

SOLIDANINTE QVE TIENTO SEA



## QVESTION MEDICO-MORAL

EN QVE RESOLVTIVA, Y SOLIDAMENTE SE DISPVTA QVE TIEMPO SEA el oportuno para administrar la Extrema-Vncion. Y SE DEFIENDE SER EN EL OVE EL MEDICO ordena el Sacrosanto Viatico al Enfermo.

# OVESTION MEDICO-MORAL

EM OVE RESOLVIIVA, Y SOLIDAMENTE SE DISPVTA OVE TIEMPO SEA el oportuno para idministrar ha Extreme-Vacion. Y SE DEFIENDE SER-EN EL OFE EL MEDICO ordena el Sacrofanto Vintico al Enferme.

### **QUESTION**

MEDICO-MORAL,

EN QUE RESOLVTIVA, Y

solidamente se disputa

QUE TIEMPO SEA EL oportuno para administrar la Extrema-Vncion;

Y SE DEFIENDE

SER EN EL QUE EL MEDICO ordena el Viatico al enfermo.

SV ESCYDO, Y PROTECCION EL SEGOR D. PEDRO CHRISTOVAL

de Reynoloy Mendoça, Cavallero del Abito de Santiago, Regidor de la Ciudad, y

Gran Puerto de Santa Maria, y

Alferez Mayor en ella:

Colegio SU AVTOR Calas Becas D. CHRISTOVAL DE BOLEDA.

Doctor en Medicina por la Insigne, y Antigua Vniversidad de Lerida, Revalidado por el Real Protomedicato, natural de la Villa de Tarrega, en el Principado de Cataluña.

#### CON LICENCIA

EN SEVILLA: Por Lucas Martin de Hermofilla, Impressor, y Mercader de Libros en Ca'le de Genova.

## QUESTION

MEDICO-MORAL

EN QVE RESOLVILVA

tolidamente le disputa .

OUE TIEMPO SEA EL

Lattema Vacione

SE DEFIENDE

ER RN EL OVE EL MEDICO

ordena el Valteo al enfermo.

SV ESCYDO, Y PROTECCION EL SEAOR, D. PHINGO CHRISTOVAL de Remaios Mendoca, Sixulton del Abro

> Gran Faerro de Sente Maine Alferer-Mayaren ella.

-08 0 LAY AS 2360

O CIPRISTOI AL DE BOLEDA

Dode es illederine je ta luftgar, y hunguel to

spit to de Eseroda, terralidada y a di leat Pr
conciliento not a tide la Vica de Tarrya,

en el Principalo de Catalana.

2000年。2000年·1880年中的教育中十四日的

CON LICENCIA

BN SEVILLA: Por turas Marindo Hemofilla,
Impressor, y Meicader de Libros
en Carlo de Genera.

242552443

#### and and sur A Long

SENOR DON PEDRO Chiftoval de Reynoso y Mendoça, Cavallero de el Abito de Santiago, Sc.

Muy senor mio.

para el Patrocinio, pues por si mismas se defienden contra qualesquier insultos, y la misma integridad, que las corona de perfectas, no solo, es freno de la censura, sino suave suer-

93

ça

ça, que motiva su aprobacion, y publica su bondad, como le sucediò à la luz, que el dexarse ver sue començarse à alabar. Pero la mia, siendo tan pigmea en sì, y de tan poca recomendacion por mia, quien duda necessitarà de vn membrudo Gigante que la resguarde, ò de vn Angel, que como allà con espada de suego hazia la guardia al arbol de la vida, acà defienda estas hojas, que del Paraiso de los Catholicos Ritos, y Sagrados Doctores, en punto

to que toca à mi facultad, ha recogido el cuydado? Vno, y otro es V. md. conocidamente, Gigante en lo heroyco del animo, y magnanimo del coraçon, Angel en lo supremo del talento, y madura ponderacion de las cosas que la necessitan: no pudo mi deseo, y obligacion dexar de acertar en elegir à V. md. para Patrono deste Tratado, pues con solo dignarse de ampararle, lo eleva al mas alto luzimiento. Suba en hora buena mi Librito al altoOlym-

94

pa

po de V. md. libre de los ayres ofensivos, y logre con el luzir à la sombra de su luz, la benignidad de no arder en notas que por su Autor merece, pero por su escudo alexa: por mi debidamente tuviera, pero por V.md.borra con soberania. Bien se que solo tendrà que embidiar el tener tan gran Mecenas; quedame el sentimiento, que en sus muchas glorias no corresponda la pluma à mi veneracion, pero esto mismo es mi mayor consuelo por mayor credito

to de su grandeza, pues las cosas de esta cathegoria no se pueden descrivir, y solo se dexan venerar, llegandose mas, ò menos à lo maximo, y divino, que en todo es adorable, y en nada difinible. Fuera, demàs de la impossibilidad que en sì tiene, desmedida en volumen tan enano: y aunque Phidias enseño como dezir mucho en poco, dibuxando en solo vn dedo la magnitud de vn Gigante, aun esse arbitrio no me queda, pues la menor gloria de 

V.md. no cabe en todo el lienço de mi imaginacion. Dios guarde à V. md. dilatados años, como merece, y debo desear.

De V.md.B.L.M.

Doct. Boleda.

APROBACION DEL M.
R.P. Fr. Bartolomè Vejarano,
Lector Jubilado, Calificador del
Santo Oficio, Examinador Synodal deste Arçobispado, y Guardian segunda vez del Convento
de Señor S. Antonio de Padua,
Orden de N.P.S. Francisco
de la Provincia de los
Angeles.

Doct. D. Juan de Monroy, Canonigo de la Santa Patriarchal, y Metropolitana Iglesia de Sevilla, Provisor, y Vicario general del Arçobispado, &c. he visto esta Question Medico-Moral, que escrive el Doctor Don Christoval de BoBoleda, en que resuelve con la opinion mas piadosa, y comun, qual sea el tiempo mas oportuno para administrar la Sacrolanta Extrema Vncion al Enfermo, y à la verdad no hallo en ella la mas minima cosa que se pueda oponer à las verdades de nueltra Santa Fé Catolica, ni menos contra las buenas costumbres, por lo qual juzgo por muy acertado el concederle la licencia para imprimirla. Assi lo siento, salvo meliori, &c. En este Convento de S. Antonio de Padua de Sevilla en 18. de Febrero de 1710. años. I am hand

Fr. Bartolome Vejarano.

#### LICENCIA del Ordinario.

El Doctor Don Juan de Mon-roy, Canonigo en la Santa Metropolitana, y Patriarcal Iglefia de esta Ciudad de Sevilla, Provifor, y Uicario general en ella, y su Arçobispado, & c. Por el tenor de la presente, y por lo que toca á esta jurisdiccion ordinaria, doy licencia para que se pueda imprimir, é imprima este Tratado: Question Medico Moral, su Autor el Doctor D. Christoval de Boleda, Doctor en Medicina, Revalidado por el Real Protomedicato, y residente en la Ciudad, y Puerto de Santa Maria, atento à no contenerse en él cosa alguna contra nuestra Santa Fé Ca-

to-

tolica, y buenas costumbres, sobre que ha dado su censura, y parecer el M. R. P. Fr. Bartolomé Uejarano, Lector Jubilado, en el Convento de San Antonio de Padua, Guardian segunda vez en dicho Convento, y Examinador Synodal deste Arçobispado, con tal que al principio de dicho Tratado se ponga la dicha Censura, y esta mi Licencia. Dada en Sevilla en veinte y ocho de Febrero de mil setecientos y diez años.

Doct. Monroy.

Por mandado del señor Provisor.

Alonso Baptista Lopez.

Not. may.

APROBACION DEL M. R.P.M. Joseph de Cañas, de la Compañía de JESVS, en la Casa Professa desta Ciudad de Sevilla.

Por comission del señor Doct. D. Antonio Llanes Campomanes, Arcediano de Tineo, Dignidad de la Santa Iglesia Cathedral de Oviedo, del Consejo de su Magestad, so Inquisidor Apostolico en el Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicion desta Ciudad de Sevilla, Juez Superintendente de las Imprentas, y Librerias de ella, y su Partido, & c. He visto esta Question Medico-Mo

Moral, escrita por el Doctor Don Christoval de Boleda, Doctor en Medicina, en que eficacissimamente prueba ser el tiempo debido para conferir el Sacramento de la Extrema Vicion, el mismo que el del Santo Sacramento de la Eucharistia ministrada por Uiatico à los enfermos : y juzgo no folo, que no contiene cosa alguna contra nuestra Santa Fé Catolica, y buenas costumbres, sino que prueba su assumpto con esicacia de razones, y erudicion de autoridades de la mejor parte de los Theologos Catholicos antiguos, y modernos. Y ojalà tuviesse

tan-

tanta eficacia para persuadir su practica, como tiene razon para infinuar su doctrina, y la comun de los Theologos. Por lo qual juzgo se le puede dar la licencia que pide para hazerla publica. Assi lo siento. En esta Casa Professa de la Compassía de JESUS de Sevilla à 2.deMarço de 1710.

Joseph de Cañas, de la Compañia de JESUS.

99

LL

## LICENCIA del Juez.

EL Doctor Don Antonio de Llanes Campomanes, Arcediano de Tineo, Dignidad de la Santa Iglesia Cathedral de Oviedo, Cathedratico de Prima en su Vniversidad, del Consejo de su Magestad, su Inquisidor Apostolico en el Tribunal del Santo Oficio de la Inquisicion de Sevilla, y Juez de bienes confiscados en el, Juez Superintendente de las Imprentas, y Librerias de ella, y su Reynado, &c. Por lo que toca à mi comission doy licencia para que por vna vez se pueda imprimir, é imprima vn Librito en octavo, cuyo titulo es: Question Medico-Moral, escrito por el Doc-

tor

for Don Christoval de Boleda, Doctor en Medicina en la Ciudad, y Puerto de Santa Maria, atento à no contener cosa alguna contra nuestra Santa Fé Catolica, y buenas coftumbres, sobre que por comission mia dio su Aprobacion el M. R. P. M. Joseph de Cañas, de la Compania de JESVS, con tal que al principio de cada libro se aya de imprimir dicha Aprobacion, y esta mi Licencia, corrigiendose primero por este original, y de otra forma novalga. Dada en Sevilla en fiete de Março de mil setecientos y diez.

Doct. Llanes.

Por su mandado Juan Francisco Carrera. APRO- APROBACION DEL Doct. D. Francisco de Medina y Vargas, Cura mas antiguo en la Iglesia Prioral, y Parroquial de la Ciudad, y Gran Puerto de Santa Maria, y Vicario en ella, y de los Conventos de Monjas, sujetas à la Jurisdiccion Ordinaria.

TE leido con cuydado, y aun con no pequeña complacencia la Question Medico-Moral que ha manifestado el Doctor Don Christoval de Boleda, Medico de Profession, en que desiende, que eo ipso que el Medico ordena la Sagrada Comunion por Viarico à vn enfermo,

mo, eo, eo ipso debe ordenarle la Extremavncion. Y dixe con no pequeña complacencia, viendo el zelo piadoso con que se interessa en el bien espiritual de las almas; quiera Dios que todos sigan este mesmo dictamen. Procede en su escrito dividiendo con claridad, fundando con erudicion; resolviendo con fundamento, y concluyendo con piedad, y fiempre he juzgado, que el que defendiere la contraria, o es poco piadoso, ó no ha comprehendido los efectos que causala recepcion del Santo Sacramento de la Extrema Uncion; porque luego que · 1356 /

el enfermo llega à estado de recebir la Comunion por Viatico, se supone que està constituido en peligro de muerte, sea este, ó yà real, ó yà existimado; y estando en este estado, està en via para la eternidad, y por esta razon se le ordena el Uiatico, y ademàs goza del privilegio de comulgar no ayuno, porque si no estuviera en tal peligro, pecàra mortalmente en comulgarno ayuno; sed sic est, que el Sacramento de la Extrema Uncion se le debe dar en el peligro de muerte, como lo afirman los Sagrados Concilios, y todos los Doctores: Luego al que se le ordena el Viatico, se le debe ordenar la Extrema Vncion; ademàs, que si bien se atiende à los dos efectos que causa en el enfermo constituido en peligro de muerte, assi en el alma, como en el cuerpo, no los podrà lograr (regularmente hablando) fi el enfermo quando recibe la Extrema Uncion llega à estar en estado de no tener esperança de vida ; en quanto al efecto que pertenece al alma, por quanto no està ran capaz como pudiera, no aviendo llegado al extremo de la vida, porque corpus quod corrumpitur agrabat animam. Y en quanto à lo que mira al efesto que cau-

causa en el cuerpo, que es la sanidad (que es lo que mas comunmente se aprecia) no se haze capaz de recebirla, porque es de advertir, que este efecto no lo causa por milagro, sino por virtud finita sobre natural, ayudando las medicinas naturales. Luego si se aguarda à tiempo que no dan lugar las medicinas, y que la naturaleza esté tan caida, que ni aun ayudada de este Sacramento no puede restaurarse, y se privará el enfermo de la salud corporal, segun el axioma comun: quidquid recipitur admodum recipientis recipitur. Y assi se declaró, que aquel que pone C 4.1 60 0

obice para elte efecto del Sacramento, se priva de su esecto, que es la sanidad. Y que la fanidad corporal sea vno de los efectos principales de este Sacramento, lo declara bastantemente el Apostol Santiago en su Epistola Canonica, diziendo: Infirmatur quis Capit. 53 in vobis inducat Præsbyteros Ecclefice, & orent super cum ungentes cum Oleo in nomine Domini, & oratio fidei salvabit infirmum, & allebiabit eum Dominus. Notese la palabra allebiabit, que denota salud corporal, y se confirma con las oraciones, que la Iglesia mãda se digan despues de aver recebido el enfermo la Extre-

ma Vncion, que segun el Manual, dize assi: Cura quesumus Redemptor noster gratia Sancti Spiritus languores istius infirmi, einsque sana vulnera, & dimitte peccatà; atque dolores cunctos mentis, & corporis ab eo expelle, plenamque interius, & exterius sanitatem misericorditer redde, vt oppe misericordiæ tuæ restitutus, ad pristina reparetur officia. Y prosigue en la vltima Oracion: Ad invocationem tui nominis benignus assistet, vt famulum tuum ab agritudme liberatum; & sanitate donatum dextera. tua erigas, & c. De lo dicho se infiere, quan importante es este Sacramento recebido en tiempo, para conseguir la sa-

lud corporal, y para que todos pierdan el horror que el demonio ha introducido, privando à muchos de la salud de su alma, y de su cuerpo. Y yo puedo assegurar, por la experiencia de mas de treinta años de Cura, que aquellos enfermos, que devotamente recebian este Sacramento al tiempo que les administraba el Santo Viatico, se restauraban, y cobraban falud. Y al contrario los que se escusaban, ó no lo podian recebir, por morir repentinamente, ô si le recebian morian con brevedad.

Toda esta doctrina la confirman dos exemplos admirables,

rables, el primero lo refiere Part. 1. el Doctor Don Pedro Casio num.7. en su Historia para todos; y otros Autores, que dizen: Que estando vn hombre cercano à la muerte, le preguntaron si queria recebir el Santo Oleo? A que respondió: Que no le hablassen en esso, porque todos los Oleados se morian luego; y sucediô, que en breves horas murió sin averle recebido. Passado algun tiempo, yendole à amortajar resucitó, y abriendo los ojos, dixo à los circunstantes: Que por justos juyzios de Dios estaba condenado à padecer crueles llamas en el Purgatorio por espacio de cien años

años por no aver querido recebir la Extrema Vncion; y que si la huviera recebido, no huviera muerto de aquella enfermedad. El otro lo re-fiere Juan Nirel el qual dize: cap. 11, Que estando vn Emperador gravemente enfermo, y dilatado el recebir el SantoOleo, fue persuadido à recebirle por ciertos hombres doctos, y pios, que le assistian (assi lo deben hazer todos los que affisten à los enfermos.) Por fin se resolvió à recebirlo, y atendiendo à las Oraciones que dezia el Ministro que le estava oleando, y como pedia en ellas à Dios puestro Señor la salud espiritual, y corporal de

el enfermo, como tal oyesse el Emperador, exclamó diziendo: O quien supiera que este Sacramento se ordena tambien à comunicar la salud del cuerpo, no huviera dilatado el averlo recebido. Con cuya expression fueDios servido, que consiguiesse la falud del cuerpo, y vivió muchos años despues. De cuyos sucessos se infiere quan importante es, y eficaz el Sacramento de la Extrema Uncion para conseguir la salud corporal, suponiendo los grandes efectos que causa en el alma, corroborandola, para que la enfermedad sea meritoria, y perdonandole las reliquias

quias de los pecados, avivando la Fé, Esperança, y Caridad; y concluyo con la autoridad del Padre Fray Juan de la Cruz, el qual dize assi: Sa- Dubio 3. nitas Corporis est effectus istius concl.3. Sacramenti non infallibilis, sed quando subiectum è dispositum, & alias salus Corporis expedit saluti anima, & tunc subiectum est indispositum, quando est, ita viribus corporis destitutum quod virtus finita istius Sacramenti non potest illum sanare. De cuyas palabras se infiere claramente la confirmacion de todo lo dicho, y la resolucion de lo acertado, que ha procedido el Doctor Don Christoval de Boleda, defendiendo, que

eo ipso, que el Medico ordena el Viatico al enfermo, no folamente puede, sino que debe ordenarle la Extrema Vncion, por quanto no quede privado del bien del alma, sino de la falud del cuerpo, teniendo à este Sacramento por el mejor medicamento que le puede aplicar. Este es mi parecer, falvo meliori, &c. Puerto de Santa Maria, y Enero 8. de 1710.

Dr.D.Francisco de Medina y Vargas.

E panin res

. .

### R.P. M. Fr. Felipe Gobin, Lector Jubilado de N. P. S. Agustin.

Viendo con particular cuydado leido, con deseos de aprender, esta Question Medico Moral, en que se inquiere el tiempo conveniente para recebir el Sacramento de la Extrema Uncion, no solo valida, y licitamente, sino en que deba el Medico mandarlo, que es à quien toca reconocer el estado, y fuerças del paciente? cuyo Autor es el señor Doctor D. Christoval de Boleda, sugeto tan adornado de prendas, que puedo con verdad dezir lo que

que dixo de vn amigo suyo San Leon: Numquam materia defficit laudis, quia numquam sufficit copia laudatoris. Sino es que por las ligneas de mi afecto con que le estimo, y venero, huviera de arreglar mi parecer, porque en tal caso, Suggerit amor, quod negat ingenium, que dixo San Thenorio. Creo, que qualquiera que leyere este papel, aunque es pequeño arroyuelo del dilatado occeano del profundo ingenio de su Autor, supuesto que doctrina sua noscetur vir, podria bien inferir quantas sean las aguas de su sabiduria, quando en lo sucinto del papel reconociere que ay plus

intelligendum, quam legendum; que dixo Seneca, pues es con precioso tesoro de doctrinas, y erario rico de autoridades: Colligens quati in vnam coronam germen florium, quod per librorum campos fuerat ante disfersum, que dixo Casiodoro, con que procuró exorar sus ingeniosos conceptos, fundados en el solido fundamento del santo temor de Dios, acreditandose no menos Medico de las almas, que de los cuerpos, pues en el papel omnia que scripta sunt ad nostram doctrinam scripta sunt. Por lo qual, cum ex onere mihi imposito tenear, quid sentiam plenius, & plenius aperire, que dixo Plinio 9992

nio, soy de sentir, salvo meliori, que todo lo que he leido es muy racional, muy verdadero, muy Catholico, y muy provechoso à las almas, Et non est in verbis suis vlla reprehensio .... neque enim fieri poterat, como dezia Casiodoro, ve quem tantus Author produxerat, sententia nostra in eo corrigendum aliquid inveniret.

Fr. Felipe Gobin.

# DEZIMAS AL AVTOR DE DON Sebastian Martin de Herrera, Medico Revalidado, su amigo.

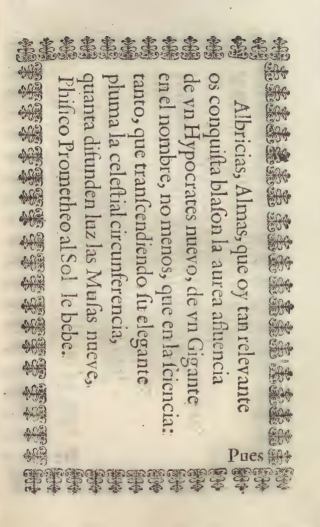
A eloquencia de tu pluma es digna de admiracion; cesse yà la emulacion, y à tu vista no presuma: mereces te diga, en suma, que tu ciencia es general en lo Medico, y Moral, que oponiendote à la muerte, enseñas la feliz suerte de yn remedio yniversal.

De tu Docto discurrir he llegado à imaginar, que no dexa que dudar tu modo de persuadir: y assi, es preciso dezir, à impulsos de tu Question, se ordene la Extrema Vncion, antes que los accidentes agrauen à los pacientes; gracias à tu conclusion.

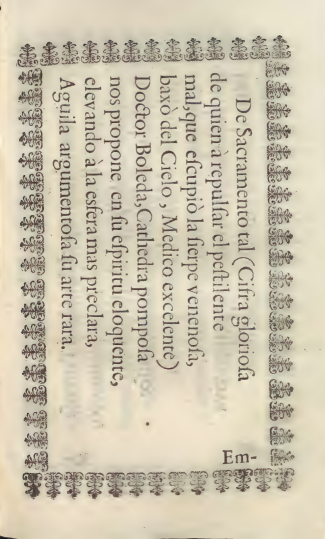
Astronom oslavla

### de Encirc. Leaved assertable as a second DE LA QUESTION MEDICO-MORAL, EN QUE SE ENSEÑA EL MAS oportuno tiempo de Sacramentar los enfermos, Autor D. Christoval de Boleda, Doctor en Medicina, escrive estos versos su mas A ESTE LIBRO afecto fervidor D. Juan

concebirla deidad, parir mysterios. pero mas es en sus sulgores serios fombras aquella antorcha cristalina mucho es saber triunsar de ephimerales fe mirò humana, y renaciò divina: oy Narcifo de Olimpicos cristales A Vnque siempre las flores celestiales, fabia Aveja, libò la Medicina,

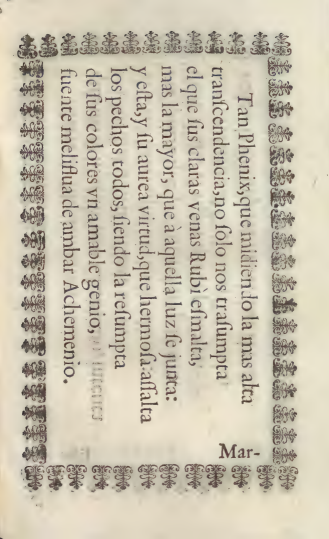


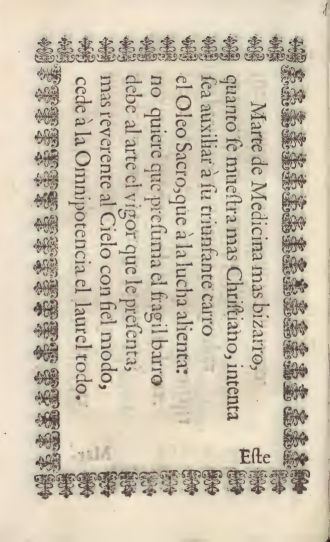
el vso mas feliz del mejor Olio. haze el proprio CRISTAL docta vislumbre, en quien trasluze el Alto Capitolio y oraculo mejor, que el mismo Apolo anagramma fragrante alegra el Polo, oleo sudando à expensas de su lumbre: vna animada mysteriosa cumbre, Pues copiando en su nombre, no ya solo

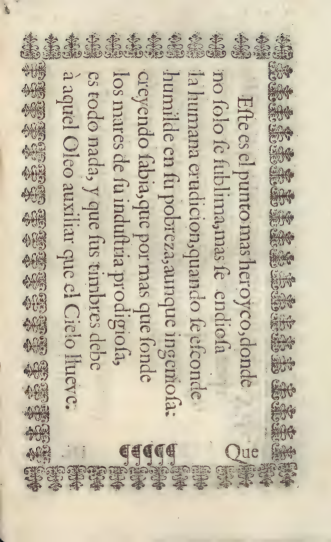


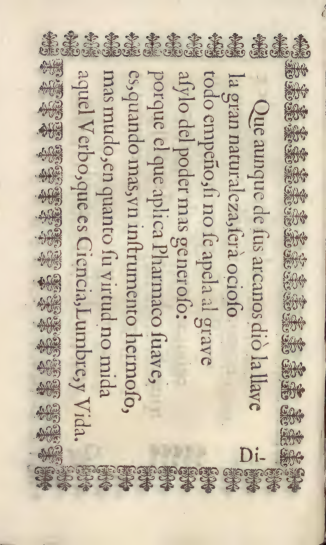
besar el Lauro a quien dorò la Oliva. quedarà el Griego, viendo en pompa viva se turbarà el Romano, y invidioso à aquel de su Platon torrente hermoso: ni levante al Olympo el Atheniense que à vista del Pincel Tarraconense, con que à Roma inundo Tulio espumoso, Emmudezca aquel Rhodano Forense

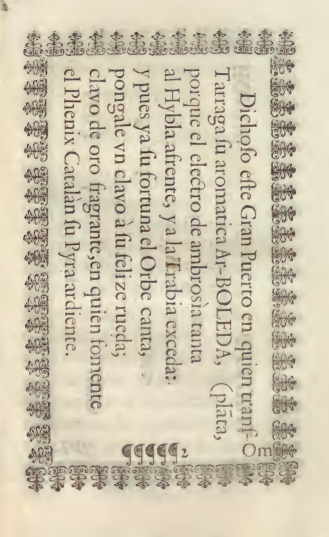
mucho mejor que el yunque Tuliano: dandonos vn Demosthenes Christiano, que de la alma eloquencia, el oro acuña, la luz que debe à aquella Antorcha alumna por sabia, y por valiente el Cetro Hispano, con razon, pues, Provincia tanta empuña, pues basta à hazerla de Hercules columna Reservò à sì esta gloria Cataluna, triunta de todo monstruo fabio Alcides el nectar de la Oliva, el de las Vides y afrentando al Presbytero, al Levita, à accidente mental fomento blando: Phenix de amor se obstenta, pues juntando bien que culto, à los cuerpos, mas medita Medico es de las almas docto, quando; De norte cierto, ilustre Calamita,

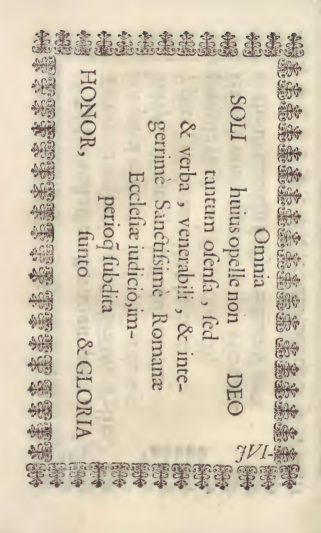












## JVIZIO QVE DE ESTA Obra se haze por superior mandato.

#### D. O. M. L. Æ.

TO sabia hasta aora yo, que podría rener otro escollo en que zozobrar la ignorancia, que el profundo caos de sus inadvertencias; pero ser el que se esperaba puerto al naufragio executado amago del peligro, y obscura confusion el que se procuraba norre para el rumbo, es hurtarle à la fortuna el atributo de sus liberalidades, y negarfe de vna vez la piedad à los votos de vn bien 44443 na-

nacido deseo. Bien creia (repito) mi rudeza', que ella sola podia ser embaraço de sì misma, y torpe cadena de sus passos; pero tener la libertad, hallar el norte, y tocar el puerto, para que sea nueva tormenta, mas obscuridad, v mayor prision es (digalo mi empeño) hazer arbitro à vna passion de vna verdad, luez à vna inadvertencia de las arcanidades scientificas, y Piloto à vn ingenio rudo, é inexperto en el incognito golfo en donde excede el peligro à la temerosa desconfiança del susto.

Pero pues importa mas para el culto no perder el merito de obediente, que solicitar acceptacion para el voluntario sacrificio, cumpla yo con las leyes de mandado, y mas que motive à los Zoylos la inexcusable en ellos calumnia de introducirme à Panegirista (no censor) en obra tan distinta de la profession mia, pudiendo serme solo vno el nuevo aliento à la empressa, vér que nadie juzga mas recto, que el desinteressado arbitrio, pues los mayores emulos son à vezes los professores de las mismas facultades, assi como (1)

Et pauper pauperi invidet, & in vian.

poeta poeta.

O yà que

99994

Fi-

#### Figulus figulo invidet, faberque fabro.

Senec. ad Y segun Seneca los mas son

De vita sabiduria:(2) Multi enim propmor ter sapientiam multi propter ius-Phil.

(4) titiam invidentur. Y lo mismo

Rethor dizen Laercio, (3) Ciceron, novor.lib (4) Salustio, (5) Valerio Ma-

In Ingur Plutarco, (5) y otros. Yo, emth. & in pero, debia ser recusado en es-

(6) ta aprobacion, por amigo, y Lib.4. verdadero de quien escrive, y micit. este, segun Derecho, es (8)

Decad. 4 poca edad, ò menos pericia, cad. 3 lib pues de si dize el Vaso de 3.

Inlib de & inv. L.2.ff.de descrint, testib.

Eleccion: (9) Quando eram parvulus loquebar, vt parvulus, sa- 1.ad Cor. piebam vt parvulus, cogitabam 11. vt parvulus, &c. mas buelveme à mi arrojo el vér que en mi debe ser la verdad magis amicaplatone. Y a lo del Apostol responda sin mezclarse la (10) profanidad del Nason (10) Ovid. At mihi iam puero calestia sa- trist. lib. cra placebant inque suum furtum musa trahebat. Y vltimamente sea principalissima razo de obedecer huir de aquel escrupulo de que

(II] Aut amicos tibi videbar qui Simm. indicare non possem aut certe epift. 14. malignus quia laudare nescirem.

Tomé el libro, y aunque

para su elogio le bastaba el nombre de su Autor, como aquel agitadissimo verso de Ovidio: (12) Author landat

(12) opus; y aviendo visto (digo admirado) vna vez sola la facueleg. 9. de Pont. dia de su estilo, bolvi a nueva lib.3. luz à registrarle, yà fuesse obligacion de la virgula censoria, yà lo que Homero di xo

(13

Hac semel placuit hac decies art. Poet.

repetita placebit.

Bolvì, digo, à reconocer la Obra, y halló à cada passo mi admiracion nuevos rayos de elegancia en su estilo, nueva luz de erudicion en cada periodo; bien assi como que podria apli carsele lo que à otro

fin dixo Augustino (14) Nec (14) laboriossus aliquid quaritur, nec de sum. fructuosus aliquid invenitur. Trinit. Hydropico, pues, de la gran variedad de especies, que encierra, assi le admiraba con Ausonio: (15) Quis enim affectet singula vt tu imples omnia. Aus. ad Dezir, y fudar mucho, difici-Sim. les, é inconsiliables extremos parecen. En muchas metaforas explicó Seneca el assunto de lo vario, pareciendole impossible ser con todas especies liberal vn ingenio, (16) Ep 2. ad assi èl: His enim qui nulli se fa- Lucil. miliariter applicant, sed per multorum authorum, & omnis generis voluminum cur sim, & properanter transcurrunt id accidere

118-

necesse est quo l'in peregrinationibus vitam agentibus, vt multa hospitia habeant, vel quod ei qui vbique & nusquam est, vel stomacho multa degustanti que varia sunt non alunt, sed inquinant. Pero este rezelo le borra el Author de esta Obra, pues satisfaze à todas las dudas; y llena todas las especies que propone.

Tiene la primer señal de bueno en la claridad, y agudeza de su estilo, pues navega los mares del idioma sin zozobrar en los baxios de comun, y sin desconocer el polo de inteligible. Alabele Claudiano su elegancia:

InPaneg. Manil.

(17

Dul-

Dulce loquendi pondus & atonitas sermo qui duceret aures.

Pues forma vna mediocridad en los dos extremos de obscuro, y abatido, que hiziera gustosa su leccion con lo bien narrado de la doctrina. Huyó en lo culto aquel peligro Lib. 10. de que motejaba en sus con- ep. 20. vites nuestro Español festivo martial. (18) à su Olo, y yo aplicara à los que debaxo del encumbrado estilo de refulgente prossa suelen ocultar grande tesoro de conceptos.

Mensas ole bonas ponis; sed ponis opertas

ridiculus es.

Siendo esta sirte en cuya du-

reza peligran los mas graves ingenios que siguen la Oratoria, y la Cathedra, no siendo menos el daño del estilo abatido, y humilde, pues viene à ser lo que de Fannio el Epigrammista. (19)

(19) 1dem.

Dum hostem fugeret se Fan-

nius ipse peremit.

Y esta sue desgracia en que incurrió el mismo Poeta con duplicado delito, errar, y alabarse (20)

(20) Idem lib.

Versus mei

Grammaticis placeant, & sine Grammaticis.

Pero aqui nuestro Doctor doctissimo logra el lauro de eloquente sin la molestia de culto. Oyga, pues, su mere-

CI-

cimiento en Libatrio: Aurea verba habes, & per politas senten-

cias loqueris,

Y entrando mas en lo formalissimo de la Obra llegaré brevemente à tocarlo: (21) Ne blanditiæ longiores corrum-Simmach pant veri dignitatem. No ay du-1.1.ep.28 da, à mi vér, que el objeto formal, y adequado de la Medicina sea la salud, ó sanidad del cuerpo humano, quedando para ferlo material los remedios, ó su prompta aplicacion, pues quien duda sea el mas celebre en esta ilustre profession el que al mas arduo peligro demuestre el ingente remedio, que (si no interviene inconveniente en la

voluntad superior ) harà que el objeto formal se toque pro

pria, y brevemente.

Es de Fé, y Catholica verdad, que todo Sacramento dignamente recebido es vida para el alma, y correlativo de la gracia; (22) en el sagrado de la Extrema Uncion ay vida para el alma, y falud para el cuerpo, si conviene. Assi el capir. vnic. de este titulo, en las Decretales, y el Concilio Tridentino, seccion 14. cap.2. (23) luego debe el docto Phisico atender mucho à

(23) Vid. Go. fu anticipacion à los enfergalezsup. mos para el breve logro de la decret.

fanidad. cap.vnic.

de Extr. Anticipacion dixe, porque Unet.

no

no deba aver omission en el Barbofin tiempo, no porque ignore que se debe ministrar solummodo in extremis, vel quasi in agone, pues essa es la razon de extrema, porque segun vn Canonista, (24) no se debe Paras recurrir ad supernaturalia dum- can lib. i modo naturalia expectentur. Y ti.15.n.4 este (claro està) es remedio sobrenatural para recobrar la salud (sita expediat) no se debe empero aguardar mas que à la duda de la vida, pues bafta la duda; que es error, à mi juyzio, aguardar forçolamente à quando està yà quasi cierta la muerte. Assi se infiere del Concilio Florentino: Hoc Sacramentum dari non potes ब्दद्व 

potest nisi infirmo de cuius morte timetur. Adviertase, que el (25) temor basta. Assi los Padres Salm, tr. Salmanticenses, (25) citando tr.Vnet. este Concilio. Gonçalez in cap.4.00 decretal. (26) El Concilio 201.5. deTrento. (27) Sobre él Au-Gonz. in gustin de Barbosa, (28) Ancap. vnic. dres Vallense, (29) y los que Vnction. cita con todo el comun de n.mihi 3. Escritores Canonistas, y Teo-Conf. Tri logos. dent secc. Todo lo qual con grave, y 14.7.3. docta felicidad logra este a-Barb. ibi gudissimo Ingenio, reducilit.K. endo vna, y otra doctrina à Vallens. las estrechas leyes de quesloc.cit. tion, y argumentos, como

que controvertida en ellos la verdad resplandece. Assi Baldo. (30) Parece muy propria de esta Obra aquella alaban- Bald. in ça del Doctor Maximo (31) s.mint.ff Magnis nos provocas quastionibus de muner & torpens ocio ingenium dum & hon. interrogas doces.

Y aunque de la elegancia, tom 3.00. y facundia de su estilo siempre pudiera esperarse igual acierto, pues todo se cubriera de primores para hazerse grande por suyo, que era lo que del divino Philosophose (32) dixo: (32) Plato vir sapientissi- Aug. lib.
mus, qui ita locutus est, vt quæ- ver. Acc. cumque diceret magna fierent, cap.7. Es quomodo cumque diceret parvanon sierent. Siendo tan ponderable, y excelente el affunto, haziendo mas loable el 66665

5 11

trabajo, por lo de que dignitas rei desumitur ab obiecto, logra en la Nobleza deste lo que de sì dezia quien dixo (33) Et si

Plin in res ardua sit vetustis novitatem proem.ad dare, novis authoritatem obsolevesp. tis nitorem, fastidijs gratiam, omnibus naturam, & natura sua

omnia.

Y puesto, que segun San
Pablo: (34) Vnusquisque suam

(34)
1.adCor. mercedem accipiet secundum sucap.3.v. um laborem, sea la paga vna
alabança immortal, y lauro
perpetuo, breve obsequio à
tanto merito, aunque diga

(35) Plinio: Tametsi quid homini
Plin.Iun. (35) potest dari maius quam

Cornel. gloria laus, & cternitas?

Prisc. Aprendan todos de tan

breve Cathedra tan dilatada doctrina, que no será mucho; dize el Espiritu Santo: (36) Vade ad apem, & disce quam operaria quam sapiens, & argumentosaest. Assi lo leen los Setenta, y el gran Basilio: (37) Disce ab ape quomodo sapien operaria est. De vna, y o- Div. Batra leccion se infiere la luz à sil, ibz. mi intento; la primera me muestra vna argumentosa sabiduria, vna sabiduria de questiones como la de nuestro presente Libro, la segunda tanta sabiduria, y tanto trabajo en vn bolatil tan breve. 100 in 100 per of 53

Densele, pues, las gracias por el trabajo en la her-विवर्ध विश्व

(36)Prov.

mosa congerie de sentencias, pero mas por el glorioso intento de darla à la luz publica para erudir los mas distantes, porque segun mi gran Geronimo: (38) Non sibi sufficial series series discontrata visa discontrata.

(38) Hier.in çap. 12. Dan.

cit scire sapientiam nist alios erudiat, nam tacitus sermo doctrinæ alium non edisicans mercedem operis recipere non potest. Y aunque pudieran de su voz saber tantas arcanidades muchos, no quiere esso Gilberto: (39)

(39) Gilb. Ab. in serm.

Volat enim irrevocabile verbum nist scripto mandetur scriptura enim verbum stabile facit.

Corra, pues, su fama por todo nuestro Emisferio, sin rezelo de la embidia, aunque esta no podià faltarle en

Zoy-

Zoylos murmuradores, porque (40) Nemo ab invidia in- (47) tactus, aunque esto, segun Cicer. in Seneca es vna desgracia en Tusc. que lo es mas no padecerla: (41) Miserum te iudico, quia invidia caruisti. Y segun el Es-senec. de piritu Santo: (42) Omnes ho-cons ad minis labores, & industria pate-Mart. re invidia proximi. Mas bien conocerà qualquier docto, Eccles. 4.3. que la invidia solo sirve de añadir gloria al invidiado, y que ninguno avrà que se aya imaginado tan essempto, que pueda averse assegurado libre. A Solon le calumniaron de Necio, el Egregio Homero tuvo despues de sus dias emulos à Xenofonte, y Zoy-

lo Macedon. El divino Platon le acusaron de no guardar orden en sus dialogos. Al Philosopho antonomastico, Principe de la Peripatetica Escuela, no faltó vn Galeno, que le motejasse de obscuro. Demosthenes no le agradó en todo à Marco Tulio, y Trogo Pompeo acusa de falsedad à algunas oraciones de Tito Livio. Y viniendo à mi facultad à Acursio le llamaron loco, à Bartholo largo en las distinciones, à Alberico Apud breve, à Baldo inconstante, (43) y baste de exemplares, pues son sin numero los que ay de esta especie, porque nadie dexa de ser notado en si-

And Va

Menf. in

Parat.

Prob. ad

glo en donde tot capita tot sententiæ; y aisi, guarde el Philofopho Divino para mas feliz tiempo el consejo que dà à Dionisio Tirano: (44) Cave Plat ep. 2 ne exidant hec unquam in aures ad Dion. hominum disciplina eruditionis sicil. Tiexpertium, nulla enim horum funt que dicta ad populum maois ridicula videantur, nec que apud doctos magis mirabilia ac Divina, porque aora, mas que nunca stultorum infinitus est numerus; y sin salir yo de esta classe, como tan propria, callarê yà, sujetando quanto digo, y dixere al acertado dictamen, y correccion de nuestra Santa Madre Iglesia, y al parecer de homhombres doctos, siendo este el mio acerca de esta Obra, por cumplir con mi obediencia. Assi lo siento, salvo meliori iudicio, & c. De mi Estudio. Madrid, y Enero 21. de 1710.

Lic.D.Geronimo Fernandez de Castro y Bocanje

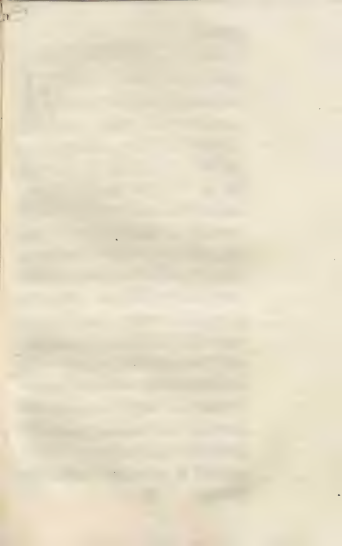
## A L QVE LEYERE.

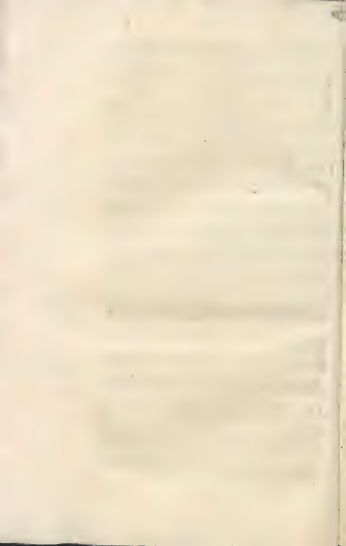
O solo por Libro, fino aun mas por Question, necessita el presente Tratado, Lector Discreto, de alguna venia, y prefaccion. Para captar tu benevolencia, y convidarte à la lectura, lo que no tiene por mio, le sobra por sì, en lo sagrado de su materia, importante vtilidad del punto que se trata, desembaraço que incluye de muchos escrupu-

los, y otros interesses, que en viendolo se ofrecerana tu advertencia. El modo es breve, claro, y solido, nivelado al mesmo artificio de questionar, que enseñan los preceptos dialecticos, y el modo practico de los Doctores Escolasticos, el qual me pareciò mas conveniente, y proporcionado que otro alguno. Los fundamentos que se citan, todos son de mucha autoridad, porque lo pide assi lo grave de la materia, y en todo ello solo he tenido la

coligacion, no desdeñandome de dezir con el celebre Gerson: Qui de horreo nostro nihil habemus, spicas alienas colligimus. Y no era razon, que imitando à la aveja en lo laborioso, no la figuiera en lo breve, que fue lo primero que dixo de ella el Oraculo Sagrado, como realce de sus dulçuras: Bre-Eccl.11 vis in volatibus est apijs. Y v.13. para que sea ordenado todo, aviendote apuntado fin, materia, modo, y mi scntir, vale.

The state of the s being world in a str al older namen oloro plany to milita auto-Lagrificación debreta sicondora La grandage and -turn commy out the and the state of the This of the party 





#### INTRODUCCION.

ENTRE los Problemas, ó questiones practicas, ninguna mas importante, que aquella, en que sobre lo sagrado de la materia, se llega la summa viilidad de su execucion. Tales son las dudas, que de todos los Sacramentos se suelen ventilar, y catolicamente resolver, pues en ellos, no folamente concurre Dios, como causa, y la gracia, como efecto, fino que fe prepara el mas eficaz escudo de las almas contra los inconvenientes que las pueden assaltar, assi interiores, como eltraños, oportuno remedio, que mas reluze en el Sacramento de la Extremavnción,

(1) dize el Tridentino, (1) por

Trident. ser entonces la bateria de el

fest. 4. in proem, ad enemigo mas fuerce, y su instantement, tigacion mas formidable:

Clementissimus Redemptor noster ... Extrema Vnctionis Sacramento finem vita, tamquam firmissimo quodam prasidio munivit. Nam et si adversarius noster occasiones per omnem vitam quærat, & captet, vt devorare animas nostras quoque modo possit, nullum tamen tempus est, quo. vehementius ille omnes sua vera Jutia nervos intendat ad perdendos nos panitus, & a fiducia etiam, si possit, Divina Misericordia deturvandos, quam cum impendere nobis exitum vitæ per picis. La

La duda, pues, propuesta, en que se inquiere el tiempo conveniente para recibir el Sacramento de la Extrema-Vncion, es villissima, pues de su resolucion no solo depende el conocimiento de la verdad, sino el acierto en la practica; deforma, que no se prive al sujeto que le ha de recebir del fruto estimable que causa, assi en quanto al alma, como en quanto al cuerpo, cuyo vigor, y medicina tiene este Sacramento por efecto peculiar, y superaddito, y es fundamento de mayor vtilidad, y por configuiente de mayor estimulo para averiguarlo.

La question es : Qual sea el A2 tiempo

tiempo oportuno, en que no solo valida, y icitamente se pueda administrar à los enfermos el Sacramento de la Extrema-Uncion, fino en que deba el Medico mandarlo, que es à quien le toca reconocer el estado, y fuerças del paciente? Y para proceder con claridad, y distincion, dividiré toda la question en quatro paragrafos,ô articulos. En el primero, se supondran algunas cosas notables, que no deben eltar en controversia. En el segundo, se apuntarà el fentir, que puede parecer contrario, y se corroborarà con todo lo que pareciere mas aparente. En el tercero, se propondrà la resolucion

#### MEDICO-MORAL.

verdadera, y se probarà abundantissimamente. En el quarto, se responderà à las razones, ó motivos del segundo.

#### S. I.

O primero que se debe suponer, como Catholica verdad, inferida por el Tridentino del lugar de San-Tiago, donde promulga à los Fieles la Extrema Vncion, (2) es, que este Sacramento soto Trident. se debe administrar d los enfer-c.ex epist mos, en que concuerdan to- laco.c dos los Theologos contra algunos pocos Griegos, que con Simon Thefalonicenfe afirmaron, que los sanos eran

 $A_3$ 

que de hecho oy lo observen muchos de esta Nacion, testi-

Petr. dr fica Pedro Arcudio. (3) Y cud. lib. de extr. aun en el Euchologio, ô Riunct.c.4. tual Griego, dize el titulo de la Extrema Vncion: Officium olei peragendum in Ecclefia, vel in domo, de donde parece que fe administraba à los enfermos en su casa, y à los sanos

en la Iglesia.

No obstante es la verdad

(4)
Iacob. Catholica tan inconcusa, que
Goar, in aun en los Griegos no adminotis ad te Jacobo Goar, (4) que se dé
offic.olei
n.3.

nos, y explica, que aquella
disiunctiva del Ritual de vngirse en la Iglesia, o en sus ca-

sas, es, porque los gravissimamente enfermos se vngen en casa, pero los que no estàn tan poltrados se hazen llevar à la Iglesia, donde para mayor devocion, y mas cierto pronostico de su salud, quieren recebir este Sacramento. Y si algunos Authores Griegos dizen, que entonces los que concurren se suelen tambien vngir, ó por devocion, ó por lenitivo de algun dolor, esto es precisamente unccion ceremonial.

Suponese lo segundo, que no basta qualquier enfermedad para estar capaz de recebir la Sancta Uncion. Es comunissimo, y consta del Con-

(5) instruct. Armenor.

(6)

cilio Florentino: (5) Hoc Sacramentum nife infirmo, de cuius morte tim tur dari non debet. Y el pastoral Mechliniense: Nemini, qui gravi morbo afectus non est Sacramentum unctionis dare liceat; y lo mismo todos, y assi debe ser la enfermedad de los que han de recebir el Santo Oleo grave, peligrofa, y que se tema la muerte.

Suponese lo tercero (como gravemente prueba Espeleta co los mas clasicos (6) Theologos) que aunque metaphi-Espeleta de cas. fica, y especulativamente se mort tr. distingan articulo de muerte, y I .refol. I peligro de muerte, siendo el primero aquel estado en que casi con evidencia, y omnino certò,

se tiene la muerte como inevitable; y el segundo, en que no con infalible juyzio, fino con fundamento prudente, y segun lo que vt in plurimum suele suceder, se teme, y se rezela, no obstante para lo moral, como es absolucion de reservandos, censuras, administracion de Sacramentos, y otras cosas favorables à moribundos, se deben reputar por lo mismo el articulo, y el peligro de muerte, y assi vniformemente lo entiende el derecho, y la Iglesia en muchas partes, en que inculca averse de proveer al peligro moral de la misma forma que al acaecimiento cuyo es el peligra

ligro, como latamente prueban Suarez, (7) y Trullench.

Suponese lo quarro, que fuera de la gracia habitual, disp. 26 que es efecto comun en tofect.4. n. dos los Sacramentos, tiene la

Santa Uncion otros especia-Tralièch les, que refiere el Tridentino, in exp. Bul.cruc diziendo: (9) Delicta, si qua 5.7.lib. I fint adhuc expianda, ac peccati c 2. dub. reliquias absteroit, & agroti ani-4.11.2.

mam alleviat, & confirmat, magnam in eo Divinæ misericor-Trident de extr. dia fiduciam excitando, qua invnEt.c.2.

firmus sublevatus, & morbi incommoda, ac labores levius fert. & tentationibus demonis calcaneo insidiantis facilius resistit, Es sanitatem corporis interdum, vbi

10-

#### MEDICO-MORAL II

saluti anima expedierit, consequitur. De aqui consta, que son tres genericamente los efectos deste Sacramento, remission de pecado, corroboracion del enfermo en el animo, y sanidad en el cuerpo, si es conveniente, y aun con mas dilucidacion se reducen à cinco. El primero es la remission de pecados (10)veniales per se, (10) y de los Scot.4. mortales per accidens, en eld. 23. 9 atrito con buena Fé. El se-an. & cu gundo la remission de las pe-Scotista. nas, mas, ô menos, fegun la disposicion de el recipiente. El tercero la confiança en la Divina misericordia, pues no excitandose por este Sacramento, con facilidad delelpe-

rarà el alma por la memoria viva de los pecados, la instancia del juyzio, y la debilidad, y agravacion del cuerpo que en el alma redunda; y assi muchos Doctores llamaron à este Sacramento de esperança. El quarto, vigor, y robustéz contra los insultos diabolicos, que entonces, por acabarse el certamen continuado desta vida, son mas vehementes. El quinto, recuperacion de la salud corporal, quando es conveniente à la del alma, y assi lo dize el Florentino: Si expedit, y aunque todos los Theologos covienen en este efecto, vnos dizen que entonces se restituye la fanidad contingentemente. Otros empero, y mas graves conSuarez, que infaliblemen-Scot sup.

te se recupera. (11) cit.n.4.

Todos los Doctores convienen substancialmente en & alij estos efectos, aunque varian mucho en su coordinacion, y riq. disp. grado, poniendo vnos por ef- 48. fecto primario, y principal la remission del pecado, en quanto à las reliquias, fomes, ò debilidad, in suplem que dexa en el alma, como el ad 3.p.g. Angelico Doctor. (12) Otros la remission de los veniales, como San Buenaventura, Alexan-Ben. A.d. drode Alés, el Doctor Subtil, 23. ar. 1. Ricardo, y otros. (13) La cor- Alen 4. roboracion del animo del enfermo part.q.5.
como Suarez con muchos; memb.7. te 17 17

#### S.7 d Lange

La Question propuesta parece se debe responder con lo que la practica misma savorece, que es administrarse el Sacramento de la Extrema-Vncion à los sumamente agravados, y que no basta qualquier peligro de muerte para su licita administracion, sino aquel peligro vltimo, y que casi sea inevitable, y esto es el concepto comun que cerca deste Sacramento ay en los Pueblos.

Confirmase esto, lo primero, porque esta practica está favorecida, no solo de lo vulgar, sino tambien de los hombres doctos en las Religiones, en cuyos Conventos muchasvezes se aguarda otro gravamen mayor para vngir à los enfermos, que para dar el Viatico; luego saltem à posteriori de esta execucion entre hombres doctos (y que se suponen estar, no solo en la doctrina substancial de los Sacramentos, fino aun en los

menores apices desu masreca ta administracion) se infiere, que no luego que se recibe el Viatico , està el enfermo capaz de la Santa Vncion, sino que es necessario otro mayor, y mas conocido peligro.

24.

Confirmale lo segundo, porque esta parece claramente ser la doctrina de el Tridentino, repetida muchas Trident. vezes. Primeramente dize, ant. cap. (15) que con este Sacramen-1. de ex-trem. vn. to armó Dios à los Fieles paction seff ra el fin de la vida: Ita Deus Extremæ Unctionis Sacramento finem vita ... munivit. Luego dize, que este Sacramento fortalece contra los insultos dia-

### MEDICO-MORAL 17

bolicos, que nunca son mas terribles, que en el fin, y exito de esta vida: (16) Quam cum (16) impendere nobis exitum vita Trident! perspicit. Y mucho mas claro ibid. despues, definiendo el tiempo en que se ha de administrar: (17) Declaratur etiam esse Trid.ib. bendam, illis vero presertim, qui tam periculose decumbant, vt in exitu vitæ constituti videantur, unde & Sacramentum exeuntium nuncupatur. Las quales palabras parece que del todo no dexan lugar à la controversia, por su mucha claridad, pues no requieren solo qualquier peligro de muerte, sino aquella calidad de

peligro, que casi los ponga en lo vitimo de la vida; sed sic est, que como es innegable, no se aguarda à este estado para mandar el Uiatico, luego el tiempo que es suficiente motivopara recibir el Uiatico, no lo es para recebir la Vncion.

Vltimamente confirma este sentir la misma ethimologia deste Sacramento, pues no parece llamarse por otra cosa Extrema Vncion, sino por averse de conferir in extremis morbis à lo vltimo de la enfermedad, ô quando la enfermedad tiene yà al doliente en lo vltimo, el qual tiempo, claro es, no se aguarda para recibir el Uiatico.

# " MEDICO-MORAL 19

Ni menos està destituido este sentir de razo, pues parece que los tres Sacramentos que se ministran à los enfermos en el peligro de la muerte sean quasi magis, & minus, en orden a los alientos, y estado del paciente; y assi el de la penitécia necessita de mas vivacidad, hablando en lo regular, el de la Eucharistia menos, pues no ha menester locucion, examen,&c. aunque aya menester alguna accion del mismo enfermo: y por vltimo el de la Extrema-Vncion no necessita de acciones materiales, o sensibles de el que adolece, sino que casi passivamente se tiene en su

recepcion; luego no ferà racional, que quando estos Sacramentos se diversifican en la disposicion que en el recipiente piden, se les señale el mismo tiempo para recebirlos.

#### S. III.

Legando yà al Articulo tercero, no obstante lo allegado en el antecedente (que todo es de facil solució) la conclusion verdadera, y que sin dificultad se sigue del Articulo primero, y de la doctrina comun supuesta del Sacramento de la Extrema-Vncion, es la siguiente: Luego que ay peligro probable de muerte en el enfermo, y que es suficiente

para

para mandarle recebir el Santissimo por Viatico, es el tiempo conveniente para recebir tambien la Extrema-Uncion con la mayor condecencia à todos los frutos. efectos, y fines deste Sacramento, y por consiguiente no se ha de aguardar d'aquel vltimo, è inevitable peligro, en que no aya esperanças de la recuperacion del enfermo.

Esta conclusion opuesta. ex diametro al precedente sentir, es fundadissima, y tiene suma probabilidad, assi intrinseca en el valor de las razones, como extrinseca en los apoyos de authoridad. Y para proceder en sus probaciones con el orden, y diffincion

mas clara, primero se probarà ab authoritate, y luego à ratione. En el primero modo tambien se guardarà el orden debido, precediendo la autoridad de la Iglesia, y Concilios, luego los Santos, y Principes de la Theologia, y luego los Doctores, y Theologos modernos. Sea, pues, la prueba.

1. El Ritual Romano dispone, que el Santo Oleo se administre al que se halla enfermo de peligro, pero al mismo tiempo ordena, que siempre que se pueda, sea quando el enfermo aun tiene entereza de razon, y el juyzio vigoroso, para que con su fé, y pia

# MEDICO-MORAL 23

voluntad coopere al fruto de este Sacramento: (18) Ex (18) tremæonctionis Sacramentum ... Ritual omni studio, ac diligentia (estas Extrem. dos palabras solas podian ser unet. fol. la prueba) periculose agrotanti-88. bus adhibendum est; & eo quidem tempore, si fieri possit (claro es que se puede quando se manda el Viatico) cum illis adhuc integramens & ratio viget, vt ad vberiorem Sacramenti gratiam percipiendam, ipsi etia suam fidem, ac piam animi voluntatem conferre possint, dum Jacro liniuntur oleo. Ponderele aora, qué entereza de razon, y vigor de juyzio busca para el Oleo, quien lo dexa para los vitimos lances de la vida,

B<sub>4</sub> en

en que al descomponerse toda esta fabrica animada, todo desfallece, todo se turba, nada ay quieto, nada ay vigoroso.

2. El Cathecismo Romano de la doctrina del Tridentino, sacado à luz por mandado de Pio Quinto, clarissimamente, y à la letra assienta nuestra conclusion, dizien-

(19) ta nueltra concluison, dizien-Cathec. do: (19) In quo tamen gravissi-Rem p.2 de Extr. mè peccant, qui illud tempus ægroznet.n.9 ti vngendi objervare solent, cum

iam omni salutis spe amissa vita, E sensibus carere incipiat; constat enim ad vberiorem Sacramenti gratiam percipiendam pluvimum valere, si ægrotus, cum eo adhuc integra mens, E ratio viget, sidemque, E religiosam animi vo-

120134

luntatem aferre potest, sacro Oleo liniatur. Quare Parrochis animadvertendum est, vt eo potisimum tempore ( este es el assignado en nuestra conclusion) cœlestem medicinam adhibeant; (aora dà la causal de no aguardar retardaciones) illam quidem semper vi sua admodum salutarem, cum corum etiam pietate, G' religione, qui curandi funt, magis pro futuram intellexerint. Donde parece claro, que aunque no huviera otra razon para preferir esta conclusion, que las que apunta el Cathecismo, eran las sobradas; esto es, huir en la retarda. cion del contrario sentir, el escrupulo de incurrir en aquel gravissimo pecado, y la seguridad en el nuestro de la percepcion del Sacramento en el modo mas fructuoso, y saludable.

Esta misma doctrina la buelve despues à ordenar en el num. 12. y en vna, y otra parte pone al margen como cosa notable, y en que se debe fixar el conato la no retardacion de conferir esteSacramento, diziendo: Tempestive agrotis adhiberi debet unctio. Pues que parece estar el Cathecismo encargando el cuydado de dar la Vucion con tiempo, y otros retardando el tiempo para darla? La Iglesia procurando no se incurra en

el escrupulo de darla no estando el enfermo en integridad de razon, y otros haziendo escrupulo de que se ministre hasta que descaezca la razon! La Iglesia pidiendo la fé, y piedad del sugeto, y otros queriendo que sea el sugeto quien yà regularmente no pueda elicir actos sossegados de piedad, y de fé!

3. El Concilio Tridentino en el lugar yà citado, aunque superficialmente visto
parezca manifestar el sentir
contrario, està clarissimo por
el nuestro, pues dize primero
banc Unctionem esse infirmis adhibendam, pero con especialidad à aquellos que se hallan

en lo vltimo de la vida: Ijs vero præsertim, qui tam periculose decumbant, vt in exitu vitæ constituti videantur. Notese bien toda la clausula: Aqui distingue el Tridentino dos generos de enfermos, vnos, à quienes primero ordena se dé la Uncion, y otros à quienes con especialidad dize que no se omita. Pregunto aora: Estos enfermos à quienes primero dize que se dé este Sacramento contra distintos de los segundos, son enfermos levemente? Claro està que no, porque en essos es invalido, segun todos, este Sacramento. Pregunto mas: Son enfermos, aunque no de do-

lencia leve, pero no de peligrosa, y de la qual prudentemente se tema la muerte? Tampoco, porque en los enfermos de esse genero de dolencias, aunque ay algunos Autores (20) que dizen fuera (20) Wiggers valida la Vncion, empero q 32 sup. asirman, que pecarán, assi el n.3. Ministro, como el recipiente, d. 19. n. si scienter lo hizieran. Pero la 25. comun de los Theologos afirma fuera invalida, (21) (21) porque para que sea el suge-part. 9. to capaz, segun el perpetuo, tract. 6. y constante sentido de la Igle-resol. 45. sia, ha de ser enfermo tal, que cit. alios. aya peligro probable de muerte.

Siguese luego, que aquellos

enfermos, â quienes el Tridentino dize que valida, y licitamente se debe ministrar laUncion (y à los quales contradistingue de aquellos que estàn yà en lo vltimo de la vida) son enfermos tales, que se tema la muerte, o que aya peligro probable de seguirse; luego no es menester para ministrar la Uncion, que el enfermo assi peligroso llegue à lo vitimo del peligro. Confta todo el discurso, y esta cosequencia clarissimamente, porque si no fuera assi, no dixera el Tridentino, infirmis adhibendum esse, ijs præsertim, fino ijs solum, o otra particula exclusiva. Y assi el verdade-

ro sentido del Tridentino, es, que se debe ministrar la Vncion à los enfermos peligrosamente, pero con mas especialidad à aquellos que se hallan en el vltimo peligro, si no se les ha ministrado, porque in [ ta mas la necessidad, pero fuera mejor que antes se huviera hecho. Assi lo entendió à la letra el Ilustrissimo Herincx: (22) Adait tamen præci-Herincx pue esse adhibendam, quando pe-disp.9.9. riculum est extremum, seu ijs, 6.n.44. qui tam periculose decumbunt, & c. (vbi supponit etiam alios debere periculose infirmari) se, videlicet, nec dum sit adhibita.

4. El Concilio Florentino, à quien el Tridentino sigue, dize.

(23)

Sup.cit.

dize, que se ha de ministrar laUncion à aqllos enfermos, de cuya muerte se teme:(23) Fiorent. Nisi insirmo, de cuius morte time-

tur. Es assi, que en aviendo probable peligro à juyzio prudente del Medico, entoces se teme la muerte; luego no es menester aguardar à que la muerte, no tanto se tema, quanto yà se experimente.

Dióles à estas palabras del Florentino vn docto retoque el mismo Herincx, con que confirma la prueba. Pregunta: Si reputandose que ay este peligro de muerre, pero no lo

(24) aviendo realmente, serà bien Lierinex dada la Uncion ? Y responde cit. ecd. afirmativamente assi: (24) 974577.

Neque Sacramentum confertur in. valide, fi, videlicet, periculum sub esse putatum, vere non subsit, quia cum salvator ministrationem huius Sacramenti hominibus reliquerit, existimandum omnino est, id ea lege effe factum, vt quoties prudenter iudicaverint sub esse mortis periculum ministrari queat. Quod significat modus loquendi Florentini; de cuius morte timetur. Immo tunc est certum periculum, vt notat aversa, idest, talis status, ex quo prudenter timetur mors, sed solum dubia est ipsamors. De que se sigue perspicuamente, que no es menester aguardar al vltimo extremo, porque entonces la muerte no es dudosa, sino

casi cierta, y evidente.

5. A la autoridad de la Iglesia se sigue la de los Doctores de ella. Y aqui se debe suponer, que los antiguos Padres, no tocaron esta dificultad nuestra, como otras muchas, que nuevamente se han suscitado en las doctrinas Catolicas, permaneciendo fiempre en qualquier parte la verdad Christiana. Por lo qual todos los santos, y Padres antiguos, llegando à hablar de la Extrema Uncion, vsan indistintamente yà de la palabra peligro de muerte, extremo de la vida, articulo de muerte, grave enfermedad, de las quales, como se pueden hazer pruebas

pruebas para nuestra conclusion, tambien para la contraria. Y desta misma forma habló el Maestro de las Sentencias (25) sin poderse por sus palabras dar punto sixo Mag sen en la presente controversia. tentiar A

en la presente controversia. tentiar.4
Ni aun el Angelico Doc-dist.23.

tor Santo Thomas, enmedio
de proponer la queltion: Utrü
hoc Sacramentum debeat dari in
qualibet infirmitate? Responde
con otra individuacion, que
pueda convencer en nuestro
punto, sino es la siguiente:
(26) Respondeo dicendum, quod
hoc Sacramentum est vitimum D Thom
remedium, quod Ecclesia potest in supl.
conferre immediate, quasi dispo32.art.1.

nens ad gloriam, & ideo illis tan-incerp.

tum infirmantibus debet adhiberi, qui sunt in statu exeuntium propter hoc, quod agritudo nata est inducere mortem, & de periculo timetur. Donde se vè claro, que como parece favorece el sentir contrario en aquella palabra vltimum, y en la clausula in statu exeuntium, favorece el nuestro en aquella & de periculo timetur. Y assi no se puede violentar la mente del Santo por la variedad de las vozes, pues, como se echa de vér, vsó de ellas fynonimamente, por no tratar nuestro punto individual, en el qual suenan cosas muy distintas peligro de muerte, o extremo de la vida.

Aun mas claro para la quæstion propuesta habló el Angelico Maestro en otra parte, donde inquiriendo la calidad, y estado del sugeto capaz deste Sacramento, dixo: (27) Ad effectum huius Sacramenti percipiendum plurimum D. Thom valet devotio suscipientis, & in 4. sent. personale meritum conferentium, 2. art.2. & generale totius Ecclesia quod patet ex hoc, quod per modum deprecationis huiusSacramenti confertur; & ided illis, qui non poffunt recognoscere, & cum devotione suscipere hoc Sacramentum, darinon debet. Notese aquel. plurimum valet devotio suscipientis, pues bien ponderado es preciso que valga muchisimonuestra opinion, que no busca otra cosa, sino el tiempo en que el recipiente deste Sacramento pueda hazerlo con la devocion debida, sin que se falte al requisito preciso de ser grave enfermedad, y esto peligroso, las quales dos cosas se concilian suavemente en otro sentir.

6. Fl Doctor Subtil aun mas claramente enseño nuelseot. 4. tra opinion, diziendo: (28)
d. 23.9. Hoc Sacramentum est vnctio hominis insurmi ideò non debet conferri sano, nec qualitercumque
exposito periculo mortis, quia non
ei, cui imminet mors expericulo
extrinsecè violentia, vt armoris,
vel submersionis, vel huiusmodi;

nec qualitercumque infirmo, sed periculose, ita quod probabiliter sibi exitus de statu viatoris ad terminum. Donde se vé, que la vnica gravedad que requiere el Doctor Subtil, es la que pide la conclusion; esto es,

peligro probable de muerte.

7. En la misma conclusió assentada estàn claramente los Doctores, y Theologos modernos, que tratan con mas latitud, é individualidad el punto presente. Traer las autoridades fuera molestissimo, y no de especial eficacia; pondrémos las de algunos de la primera graduacion en todas las Escuelas, y cuyos nombres son bastantemente por C4

su doctrina notorios.

El Padre Soto tocó determinadamente nuestra dificultad, y la resolvió assi: (29) Adhoc exhibendumSacramentum

(29) non est expectandus articulus, quo Sot. 4. d. instrmus sensu prorsus careat, aut 23. q. 2. ille, quo omnino eius sit desperata

salus; hec est enim altera Lutheri calumnia, quod propterea vocamas hanc Extremam Unctionem, quod non eam facimus, nisi vbi nulla sit reliqua spes salutis. Luego aunque no fuera sino por destruir enla practica esta perversa impostura deLuthero, es muy debido que se confiera la Uncion à aquel ensermo, donde se verifique el que ay peligro probable

de

de muerte, y juntamente es-

perança de su vida.

Pero mejor reprueba esta retardacion, ô executada de los Catolicos, ó calumniada de los Hereges, el mismo Soto, por los efectos del mismo Sacramento, assi en lo espiritual, como en lo corporal: Hoc enim falsum. est, natura si quidem viriusque effectus Sacramenti exigit, vt tam extremus articulus non expectetur. Primus effectus spiritualis poscit, vt infirmus sensum habeat, vt Sacramenti devotione afficiatur, & animi hilaritate corroborata (pe gloria recreetur. Praterea & effectus corporalis (alutis postulat; vt non sit eins salus omni spo

destituta este es el extremo de la vida, que parece pedir la contraria opinion ) nam cum Sacramentum ad hoc non operetur per modum miraculi, sed Virtute ordinaria supernaturali, que causas naturales adiuvat, non debet expectari articulus, quo, Oc.

Esta misma fue la razo de Pithigiano, diziendo: (30) Qua-

den

vis boc Sacramentum supernatu-(30) Pithig in raliter iubet ad sanitatem recu-4. [ent. perandam, non tamen est consen-10m.2.d 23 .g.vn. taneum expectare tempus, in quo art. 5.9. fere manifeste sit necessarium miraculum, nam hoc est quodammodo tentare Deum, & virtutem Sacramenti velle experiri. aunque el Padre Soto, en or-

den á esta virtud sobrenatural del Sacramento, convence la malicia del morbo, prestando el esecto de la sanidad, no habló con la comú de los Theologos, por lo qual Suarez, Reginaldo, Valencia, y otros, comunmente lo impugnan, no obstante lo dicho hasta aqui es sixo, cierto, y comun.

9. El Padre Gregorio de Valencia, estuvo en la misma opinion, y supusola como corriente de los Doctores, diziendo: (31) Sacramentum istud Solis agrotis de vita periclitanti-tombus administrandum est ... notant de tamen omnes nequaquam esse extremum periculum expectandum.

Valen

alle

aut illud tempus, quo iam ægro. tus ratione vti non valeat; sed tune maxime illud Sacramentum suscipiendum esse, cum adbuc superest aliquis rationis osus, quo percipiatur etiam illa alacritas spiritualis, quam hoc Sacramentum proprie affert; & aliqua item esse possit salutis corporalis spes, si quidem ea quoque salus effectus huius S'acramenti esse solent.

10. El Padre Vincencio Filliucio eltuvo en lo mismo, y lo asseguró claramete, pues aviendo supuesto con la Igle-

lia, y Concilios, que el sugeto (32) capaz de la Uncion ha de estar in probabili periculo mortis Sum.m.3 iudicio Medicorum, pregunta cap. 5. n. luego:(32) Est ne expectandum 107.

vt privetur infirmus vsu rationis, vel tempus, in quo constet non posse naturaliter vivere. Respondeo negative; (elta es nuestra conclusion) nam primum est contra reverentiam Sacramenti, & vtilitatem. Secundum contta finem secundarium Sacramenti, qui est sanitas corporis, ob de. bilitatem autem virtutis naturalis non posset conferri, nisi miraculose, quod non est expectandum.

fue tambien deste mismo sentir, pues aviendo prenotado (33) que se requiere el peligro de Valer. muerte para la Sacra Vnció, 2.lib.28. investigando como ba de ser c. 11.n. este peligro, dize: (33) Unde 67.

requirit hoc Sacramentum hominem ita decumbentem, vt ex tali infirmitate mors debeat moraliter timere, quantum est natura talis agritudinis in tali subiecto ... veuntamen, quia de tali gravitate non potest habere certitudo tanta, quin ex arbitrio prudentis pendeat, non est ex ea it à determinate spectanda Sacramenti, validitas, ot si forte infirmus aliquantulum. premature ungatur, Sacramentum propterea nullum esse existimetur. Prafertim cum etiam si ad illius debitam collationem oporteat expectare morbi gravitatem, Er mortis periculum; non tamen illud tempus, in quo iam constet Ungendum non posse naturaliter vivere; quia cum Sacramentum hoc,

boc, quoad effectum suum secundarium, instituatur ad restituendam infirmo sanitatem, non est consentaneum rationi, vt ad illud conferenda expectetur tempus, in quo fere manifeste necessarium est miraculum, vt talem effectum producat, quia in eo quodammodo tentaretur Deus, & de virtute Sacramenti experientia quareretur, quod vtrumque est à ratione alienum. Luego si vno, y otro es ageno de razo, tambien lo serà buscar razon para favorecer lo que es causa. de ambas cosas, que es la pretendida retardacion.

12. El Ilustrissimo Herincx, yà algunas vezes citado, no solo tocó el punto, y lo pro-

pugnó como Theologo, fino que aconsejo seriamente nuestra conclusion, como vigilante Pastor de las Almas, di-

diziendo: (34) Nihilominus non eit q. 5. est necessarium expectare extrem.41.

mum periculum, sed sufficit quod infirmus indicio Medicorum, & peritorum censeatur periclitari de vita, vt colligitur ex Concilijs citatis immo curandum est, vt extremus articulus præveniætur, prout etiam monet Cathecism. Rom.tit.de Extrem. Vnct. S. 9. quando nimirum infirmo adbuc integra mens, & ratio viget vt ad vberiorem Sacramenti gratiam percipiendam iple etiaminfirmus suam fidem, ac piam animi voluntatem conferre possit, dum

dum sacro linitur Oleo, virtute que Sacramenti contra diabolicos insultus, non tantum in extremo articulo, sed etiam antea ingruentes, valeat adiuvari. Deinde cum Janitas corporalis sit secundarius illius effectus, convenit adhiberi, quando adhuc viget aliqua spes vitæ; non enim expectandum eft, vt sanitas corporalis per conspicuii miraculu restituatur. Quare merito redarguendus est (notele todo) abusus multoru, sive Parrochorum, sive medicorum, sive aliorum habentium euram infirmorum, qui illud tempus agroti ungendi studiose observant, cum iam omni sanitatis spe amissa, vita, & sensibus carere incipit. ex quo nascitur alius abusus intole-

و المانية

rabilis, vt hoc saluberrimum Sacramentum, quod ad sanitatem restituendum secundario est institutum, a plurimis passim habeatur pro signo sanitatis desperata, E mortis infallibiliter secutura. qui abusus deberet instructione etiam publica concionatorum extirpari, hinc peste laborantibus, aut ijs, qui venenum mortiferum biberunt, vel lethaliter vulnerati funt, potest hoc Sacramentum statim ministrari, immo ordinarie expedit, & si adhuc regeti videantur. No pudo hablar mas de nueltro punto, assi en el peso de la razon, como en el conato azia la conciencia, quedando la conclusion propuelta corroborada con folidéz,

déz, y recomendada por la

seguridad.

13. El Doctissimo Diana estuvo en nuestra opinion, y lo dize co toda claridad: (35) (35) Experientia nos docet, parentes vt plurimum amare magis corpo-tom. 1. ra, quam animas infirmorum, & part. 3: ideo quando agitur de Extrema Unctione illis ministranda clamant, & vique ad oltimum differre volunt; sed in hoc quantum errent etiam contrasalutem corporum infirmorum, demonstrat doctrina Soti in 4. sent. d.23.9. 2. art. 2. & Ioannes de la Cruz in direct conscient part 2. de Sacram. extr. vnct. dub. 3. concl. 3. -fic afferit: Sanitas corporis, &c. Et paulo post: Cum hoc Sacramen

rabilis, vt hoc saluberrimum Sacramentum, quod ad sanitatem restituendum secundario est institutum, a plurimis passim habeatur pro siono sanitatis desperata, & mortis infallibiliter secutura, qui abusus deberet instructione etiam publica concionatorum extirpari, hinc peste laborantibus, aut ijs, qui venenum mortiferum biberunt, vel lethaliter vulnerati funt , potest hoc Sacramentum statim ministrari, immo ordinarie expedit, & si adhuc regeti videantur. No pudo hablar mas de nuestro punto, assi en el peso de la razon, como en el conato azia la conciencia, quedando la conclusion propuesta corroborada con solidéz.

déz, y recomendada por la

seguridad.

13. El Doctissimo Diana estuvo en nuestra opinion, y lo dize co roda claridad: (35) Experientia nos docet; parentes vt plurimum amare magis corpo-tom. 1. ra, quam animas infirmorum, 5 part. 3: ideo quando agitur de Extrema Unctione illis ministranda clamant; o vique ad ultimum differre volunt; sed in hoc quantum errent etiam contra salutem corporum infirmorum, demonstrat doctrina Soti in 4. sent. d.23.9. 2. art. 2. & Ioannes de la Cruz in direct conscient part 2. de Saeram. extr. vnct. dub. 3. concl. 3. fic afferit: Sanitas corporis, &c. Et paulo post: Cum hoc Sacramen

mentum in caufando salutem corporis non operetur miraculose, sed virtute ordinaria supernaturali, non speretur tempus, quo caulæ naturales invarinon possunt, sed

adhuc spes salutis duret.

14. Y de el mismo sentir fue Bonacina, diziendo: (36) dise.7 9. Addo non esse spectandum extrevn punct 5.prop. 1 mum vitæ periculum, aut tempus, n.7. quo infirmus sensu prorsus careat, aut quo omnino eius sit desperata Salus, sed hoc Sacramentum administrandum esse, si fieri potest; quando infirmus adhuc rationis,

vsugandet, vt se magis ad fruchum Sacramenti recipiendum Hanrig. lib.3 cap disponat, & sit capax alacritatis, 11.11.3. quæ conferri solet in hoc Sacra-

The state of the s

mento. Ita Henriquez, (37)

Coninchius, (38) Possevinus, (38)
(39) Waldus, & alijs: (40) disp. 19.

15. El Padre Basseo es del dub 7.n. mismo parecer, diziedo: (41) Sacramentum Extremævnetionis Possevin. administrari debet si fieri potest, c.y.n.5. quando infirmus rationis viu Waldus gaudet, ot se magis ad fructum verb.ex-Sacramenti distonat, & ideo non tremaest spectandum extremum vitæ (41): periculum, quo omnino eius fit def-Baffao perata falus. Y lo mismo repi-tom. 1. te despues. n. 5. 0

dueñas tocó la question, y no folo assentó nuestra conclusion, sino que dixo era concorde sentencia de los Theologos, de donde parece que aver questionado este punto

D3

por la parte contraria, solo es hazer opinion del abuso. Son sus palabras: (42) Hoc extre-

(42) mum vitæ periculum non expec-Quint tandum, extremamque Vnctionem singul.tr. conferendam, cum sensus mens 5 sing.8.

viræ que spes sine miraculo ad Sunt, concors est Theologorum sensus cum S. Thom, q. 30. art. 2. sic statuitur in actis Eccles. Mediolanensis ses. 4. pag. 542. in sinodo Hilpal.c.1. & Granatensi num. 1. & in Manuali cap. de vnct. num. 2. (Y aqui inserta la autoridad del Manual ya præ citada) Vnde hoc tempus extremum expectare derogat reverentia, & vtilitati huius Sacramenti, ipsiusque secundario fini , scilicet , saluti re-

cuperanda, si anima expediat bono, si quidem infirmus iam naturaliter, seu sine miraculo vivere
non valet.

Luego consequentemente toca el punto: (43) Si peca Ibid.n.2 gravemente el Parrocho, que differe por culpa, o omission fuya el dar el Sacramento de la Extremavncion al enfermo, hasta que està en lo vitimo de la vida, y yà destituido de la esperança de sanidad? Responde asirmativamente, como consta del Cathecismo Romano yà citado, Contra esta resolucion pone vna replica assi: Etiam sub eo statu capax est æger alicuius effectus sacræ Unctionis gratiæ nempe ipfins:

Ergo, &c. Y responde: Et si aliquo fructu huius Sacramenti tunc sic capax infirmus, alijs eum in inste privat Parochus illius differendo. Donde se vé, que obra injustamente el que lo difiere hasta aquel extremo, pues aunque se pueda defender q no falta à la salud de su alma, es constante, que no obra caritativamente para su vida, pues le niega yn remedio, que si le es conveniente la salud, es el que tiene infalible, y soberana eficacia.

[44] 17. El Doctor Espeleta Espel re tocó muchas vezes nue stro solin ar punto, y siempre resuelve lo tic. mort mismo. Primeramente dize: res 9.n.6 [44] Magis conveniens est minis-

traz

trare hoc Sacramentum, dum adbuc infirmus est integris sensibus, vt maiori cum devotione, & fructu suscipiat, quare aliqua irreverentia fit Sacramento, si differatur eins collatio, dum agrotus sensibus totaliter est destitutus, quia sine vlla devotione, & pietate suscipitur. Luego en el numero siguiente, reslectando sobre el punto critico de la question, que es el peligro de muerte, qual deba ser, asirma con el eximio Suarez, y otros lo mismo que queda dicho; es à saber, que aunque no sea el peligro verdadero, basta que sea grave la enfermedad, y que se tema, y dà la razon: Ratio est nam adhoc (para dar

la Sacra Uncion) sufficit periculum mortis, verum, vel præ-Jumptum, quia si requiriretur ad essentiam Sacramenti, vt sub es-Jet verum periculum mertis non posset hoc Sacramentum ministrari,nisi agenti iam omnino anima, nam alias communiter dubius efset valor Sacramenti eo quod communiter fere dubium est, an vere subsit periculum mortis. Despues buelve à repetir la milma doctrina, añadiendo. (45) Sed quamvis hac ad subjtantiam, & valorem Sacramenti sufficiant ministri tamen huius

Sacramenti curare debent, vt detur fidelibus eo tempore, quo habent vsum rationis, & cognoscere possint, quid circa eos agatur.

(45) Refol. 11 2.7.

Del-

Despues, repitiendo qual deba ser el peligro de muerte, añade: (46) Nec in hoc est multum scrupulizandum, an serto ti- Resol. 23 meatur mors, ot cum Zambrano cit. advertit. Quintanadueñas, Sufficit enim prudens timor aut probabile dubium, quo satis generabunt grabitas morbi, debilitas subiecti, remedij violentia, & experientia, ex qua constet, vt in plurimum, in simili executione, aut occasione agrotos obijsse, aut valde periclitatos fuisse, & in vltimum devenisse. Despues en la resolucion 24. pregunta de proposito: Si peque mortalmente el Ministro que difiere la Sacra Vncion hasta el tiem po en que se halla el enfermo def

(46)

destituido del vso integro de sus potencias, y casi sin esperanças de vida? A que responde afirmativamente con la mayor parte de los Authores, y segun la autoridad del Cathecismo Romano; y por no añadir substancialmente razon, ô motivo que no esté yà tocado, escusé el recitar-lo.

18. El Padre FrayFulgencio de la Natividad, en el Compendio de las obras de Matheo Renzi (cuya autoridad es bien célebre en la Italia)siente lo mismo, diziendo: (47) Si dubitetur, an infirmitas

verb. Sa (47) Si dubitetur, an infirmitas cra. vntt. sit periculosa vtrum possit infir-

mus hoc Sacramentum suscipere?

Ref-

### MEDICO-MORAL 61

Respondetur affirmative, si cum dubio sit probabile periculum mortis; quod si dubitetur de tali periculo, dandum est sub conditione; ratio primi, quia non est expectandum extremum, & omnino certum periculum: Ergo, & c. Est communis. ratio secundi, quia sic consulitur necessitati proximi, & reverentia huius Sacramenti.

Ludovico Abelli, Obispo Ruthenense (48) diziendo: Tenetur Sacerdos, cui ex officio incumbit, hoc Sacramentum subditis suis periculose agrotantibus adabell. ministrare, ita vet peccet mortali-p 2.0.5. ter, si cognito alicuius infirmi pe-sett.4. riculo, ille conferre sine illa iux-

punt.

n.12.

( ilian

taratione omittat, aut differat cum probabili periculo, ne interim ægrotus, illo non suscepto, moriatur. Y cita por lo mismo à otros muchos.

20. Lo milmo liente Caltro Palao, y muy del proposito expresso de nuestra question, dize: (49) Eo ipso, quod prudenter iudicatur, infirmum Castr. periculo vita laborare, ministrari Pal 4. p. unctio potest. Y despues : Qua tract. 26 propter censerem quoties Viaticu 6. infirmo ministratur, statim, & ministrari unctionem posse, & expedire, quia iam censetur infirmitas grave periculum vitæ inducere. Notese el posse, y el expedire, se cae de su peso el debere. Y previniendo el escrupulo,

MEDICO-MORAL. 63 de si ay peligro verdadero, ó no, prosigue doctamente: (50) (50) Neque inde sit Sacramen-Num. 16 tum invalidum esse, si forte in re periculum absit, quia cum Christus Dominus huius Sacramenti ministrationem hominibus reliquerit, credendum est sa eam reliquisse, vt quoties prudenter indicaverint infirmum periculo vita laborare, concedere possint.

21. El Reverendo Padre Torrecilla estuvo en la misma opinion, diziendo: (51) Solo se da la Extremavncion a to.2.tr.4 disp. 5.c. los que están en tal estado de enfer- 6.n. 13. medad, que ay moral peligro de que mueran... pero no por esso se ha de aguardar al vitimo peligro de la vida, o aquel tiempo en que

(11)

Torrec.

el enfermo este privado de los sentidos, ò desahuciado ya de los Medicos; sino que eo ipso que se juz ga prudentemente que el enfermo està en peligro de la vida, se puede dar la Extremavncion: Y es bien que se haga quando el enfermo tiene voo de razon, para que se disponga mejor para recebir el fruto deste Sacramento, y sea capaz de la alegria que suele causar, y quando aun pireda naturalmente causar la salud del cuerpo, si esso fuere conveniente al alma.... TCastro Palao juz ga, y bien, que siempre que se da el Viatico al enfermo, se le podrà dar luego la Extremavncion, porque eo ipso se juz ga ser grave la enfermedad, y que induce grave peligro de la vido.

· Yaparece sumamente dilatada esta acumulacion de Autores, y autoridades, pues assi de aquellos, cuyo sentir se ha expressado, como de los que van incidentemente referidos, consta que tiene la resolucion puesta sobradissima probabilidad extrinseca; que se toma de la autoridad, si yà no sea, que atendiendo al modo con que sientan el asserto, sea total certeza, y lo contrario. origen de gravissimos escrupulos. No es de omitir, que fuera de los referidos Autores ay otros infinitos, que sienten, lo mismo, pero no poniendo mas, se provee à no causar molestia, quando el numero E

de los citados es tan copioso, y por la calidad son los primeros Autores de la Theologia Moral, bastantemente de los Estudiosos conocidos.

Llegando yà à la probabilidad intrinseca, que es el otro polo que firma las sentencias y se toma de las razones, aun que muchas vàn insertas doctamente en las mismas autoridades, y su claridad, sin reducirlas à otra formalizacion, està convenciendo el proposito: en medio de esso ha parecido conveniente forçar tal qual razon principal, que con mas evidencia convença la propuesta resolucion.

Sea la primera: Todos los

## MEDICO-MORAL 67

Autores en esta materia convienen en que à los muy viejos, que por la mucha ancianidad pene deficiunt, y và la muerte en estos es proximé imminente, se les debe ministrar la Extremavacion, o yà porque la misma deficiencia es la enfermedad mayor, ó và porque por la grande atenuacion de la naturaleza, se discurre no avrà en su resistencia aquel espacio, que dé lugar à cumplir con la Sagrada administración deste Sacramento; sed sic est, que estos no estàn en el articulo que requiere la opinion contraria, sino en el peligro probable de muerte, que pide la nues-

tra; por lo qual suelen estar mucho tiempo de esta forma: luego el estado, que se requiere para valida, y licitamente conferir la Extremavncion, no es aquel vltimo articulo, en que yà fere mors videatur, fino aquel peligro, en que probabi iter, & indicio prudenti timeatur. La mayor es doctrina comunissima de los Doctores. La menor es evidente, y la consequencia legitima.

Sea la segunda: Es constante, que para dar la Vncion se requiere en el enfermo peligro de muerte. Arguyo aora: O este peligro de muerte basta que sea probable, y pressump-

# MEDICO-MORAL 69

sumpto, ô se requiere que sea cierto, y verdadero? Si lo primero: Luego es cierta nuestra conclusion, que solo pide esso, scilicet, que probable, y prudentemete se repute aver peligro. Si lo segundo: Luego illicitamete se administra muchas vezes la Unció, pues muchas dize el mismo efecto, q no avia realmente aquel peligro q se juzgava, y q los indicios, por dode se temió la mu erte, no fueron infalibles, sino dudosos: Luego no se requiere tal certeza en el peligro q se aprehende, y por consiguiente basta el peligro explicado, que es el prudentemente temido, como queda E3

yà advertido en la autoridad de el Doctor Espeleta en la

prueba 17.

La tercera: Vno de los efectos de la Santa Uncion (y segun muchissimos Modernos con Suarez citado ya en el s. r. el principal, y primero)es corroborar el animo del enfermo, dilatarlo, y confortarlo, no solo por suponerse opresso de la enfermedad, sino para prevenirlo contra la fuerça, y bateria del comu enemigo, cuya instigacion entonces es mas vehemente, y esfuerça todos los conatos de sus astucias malignas para turbarlo, y desesperarlo en vista de el gravamen de sus

#### MEDICO-MORAL 71

culpas, que con mas viveza representa, de la confiança en la Divina Misericordia, como dixo el Tridentino citado: Tunc dæmon omnes sua versutiæ nervos intendit ad hominem à fiducia Divinæ misericordia turbandum: Luego serà mucho mejor dar este remedio al enfermo en viendo peligro probable à juyzio prudente, que quando esté yà evidente el peligro en la cercania de la muerte.Pruebo la consequencia con claridad; En toda medicina, assi corporal, como espiritual, siempre es mejor el remedio preservante, que el sublevante. Sed sic est, que dada la Uncion quan-E4

quando nuestra opinion dize, preserva, y dispone para el combate. Dada, empero, en el otro sentir, se dà en la misma pelea, y à lo mas sublevarà; porque en el sentir nuestro aun todavia no ha llegado aquel peligro mas instante de la muerre, pero en el contrario yà està en èl. Luego mas razionalmente, y con mas orden à este principal esecto se administrarà la Santa Uncion en aviendo peligro probable, que aguardando al vítimo peligro.

Y si se replicare: Luego siendo tan acertado el preservar el animo del enfermo para aquel vltimo peligro, se

podra

podrà tambien dar la Vncion desde el principio de la enfermedad, pues assi se le preserva mas bien, y con mas ti-

empo.

Respondese con facilidad, negando la consequencia: Porque en la administracion de este Sacramento, se dehe proveer à lo mas provechoso, pero no se puede entrar en lo prohibido: y vna de las cosas prohibidas por el comun sentido de la Iglesia, y sentencia de los Doctores, es el que se ministre la Vncion à los enfermos no de peligro, ó à los que estàn en el principio de la enfermedad, si no es que ella sea tal, que desde el principio

Concil.5 debe ministrar luego que el Mediol hombre se siente de ella infi-

cura pes-

tis.

Negado, pues, este extremo; por no ser licito, y negado el de la contraria opinion
por las razones allegadas, se
debe estar al medio de la nuestra, pues no aviendo cosa
que lo prohiba, es por infinitas razones provechosissimo,
porque assi lo aconsejanConcilios, Cathecismo, y Manual,
assi lo persuaden los Docto-

#### MEDICO-MORAL

res, y assi lo dictan los mismos frutos, y efectos à que se ordena la Santa Uncion, pues siendo estos la devocion, y esperança de la gloria, confiança grande en la Divina clemencia, Fé para la salud corporal, si le conviene, remission de pecados, y de las penas merecidas por ellos, para todo esto es importantissimo el que se reciba con la mayor advertencia, supuesto el peligro, he happened by the best

Y para que todo esto pra- (53) Ioannes cticamente se vea, no escuso el Herolt in referir vn Exemplo que trae prompt. el Padre Juan Herolt, y es lit. V. muy de el proposito de toda exempl. nuestra resolucion. (53) Avia 30.

en cierta Region vn Noble Soldado, que aunque en los seculares tropiezos, procuraba servir à Dios, y hazer passo para el Cielo, por el camino real de la caridad. Cayó enfermo de peligro, recibiô los Santos Sacramentos de la Penitencia, y Eucharistia, y preguntado immediatamente si queria recebir el Santo Sacramento de la Extrema Vncion, respondió que si, que lo deseaba cordialmente. Oyôlo su esposa, y pareciendole que aquella era señal infalible de su desesperada salud (como neciamente lo entienden infinitos) y queriendole con terneza, lo estorvó

diziendo que no era tiempo; hasta q con las fatigas se hallo sin el vsolibre de los sendos. Vngieronlo entonces, y despues se estuvo seis horas immobil, con muchas apariencias de difunto. Al cabo deste tiempo bolvió en sî; y con semblante triste bolviô à su muger, y le dixo: Ay muger! que has hecho? Por qué me has engañado? Mas tu te has engañado à ti, porque si yo buviera recibido el Santo Sacramento de la Extremavncion quando tenia el vso de mis sentidos, y razon, sin duda alguna en treinta dias saliera del Purgatorio, mas aora tengo de estar padeciendo por siete anos, y aun avia

de estar por treinta, si estos Clerigos, y Religiosos (que estaban alli assistentes) à quien tanto reverencie, y servi, no lo alcangaran de Dios con sus oraciones. Y tu, porque fuiste la causa, no quedar às sin castigo, y en señal de esto tendras perlesia toda tu vida. Dicho esto espirô en el Señor, y la muger cayó luego en vna perlesia incurable, que le duró por el espacio de treinta

No quiera Dios que aya quien estorve, ô se oponga à que la Santa Vncion se de en aquel tiempo, que pueda ser al que la recibe mas fructuo-sa, y aligerarle mas del peso grande de culpas, y de penas, po-

poniendo él de su parte la mejor disposicio que se compadeciere con el estado peligroso de la enfermedad. Y de lo corrario temase mucho el castigo Divino, pues quado merece, y es favorecido de el Cielo, quien promueve de qualquier modo el aprovechamiento espiritual, tanto desmerece, y serà castigado el q lo retarda, y lo disminuye. Otros muchos exemplos, y persuasiones cerca deste punto se pueden vér en el Libro, que de la Extremavncion escrivió el Doctor Diego Julian Garcia de Bayona, y entre todos (porque por lo sublime de la persona es mas notable);

el de aquel Gran Rey, y Religiolissimo Monarcha el señor Felipe II.quien se dispuso para recebir este Sacramento con aquellas prevenciones mas miradas, y pias que pudiera vn Anacoreta, y quiso recebirle doze dias antes de su muerte, teniendo entero el vso de la razon, y ayudando à los Ministros que assistieron à tan devota funcion ; con fervorosos actos, que à todos encendian en amorosa ternura, y reverencia del mismo

(54) ra, y reverencia del mismo Dr. Ba. Sacramento. (54) Passemos. yon. tr. 1: \$.7.4 fol. vltimamente al

34.

s. IV.

Solo resta (solidada yà la conclusion con aquellos

apo-

MEDICO-MORAL. 8r

apoyos que no solo la hazen muy razional, y segura, sino la vinicamente practicable) responder à lo alegado por el contrario sentir en el s. 2. aunque de lo dicho suficientemente se reconoce lo que se debe dezir; pero no obstante, por guardar la formalia dad debida, respondese brevemente.

A la primera confirmació arguida de la practica, y vío comun, se responde no ser vío, sino abuso, como otros muchos, que por la tibieza de nuestros coraçones, ó la corruptela de los tiempos, ó por condescender mas de lo que era necessario à nuestra fra-

gilidad, se suelen introducir aun en lo mas sagrado. Que sea esto assi, và se vió claramente en las autoridades citadas; y especialmente en la del Padre Herincx, y Castro Palao, que seriamente lo reprehenden, como cosa nosciva, y que puede causar mucho detrimento consta tambien esto mismo de executarse lo contrario en muchas regiones, donde en adminiftrando el Uiatico, consequentemente ministran la Extremayncion sin mas dilacion. Esto mismo mandó el señor Palafox en su Apostolica á los feñores Curas, por los inconvenientes que de lo contrario se pueden seguir.

De que en las Religiones muchasvezesse aguarde algü mayor gravamen para dar la Vncion, que para el Uiatico, no se puede tomar argumento alguno, porque esso solo convence dos cosas. Lo primero no estar expuesta essa tal qual retardació por lo general à los inconvenientes, que en los seculares, pues tienen en los claustros la grande facilidad de vn instante à otro de executar la Vncion, teniendo el Oleo Santo en su Iglesia, Ministros promptos, y vigilantes, que sin detenció lo executen al menor aumento del peligro, lo qual en F2

el siglo no se puede lograr co tanta facilidad, pues ni ay essa prompta expedicion, ni la inteligencia para conocer el estado del enfermo, que suele aver entre los Religiosos, y es menester que preceda el avisar al Medico, si se ofrece vn accidente repentino, y no se ha proveido el dar la Uncion, avisar à la Iglesia, que se dispongan, que vengan, en cuyas demoras suele suceder hallarse el enfermo yà sin el vso de la razon, y en el mismo parage que aquel Soldado referido en el exemplo.

Lo segundo, convence aquella practica la mayor facilidad que suele aver en las

Religiones para recebir el Viatico, pues siendo sugetos, que toda la vida estàn aprendiendo a morir, no les cogen de susto essas diligencias, antes suelen pedirlas con antelacion, y el Medico concederlo por consuelo; no ay muger que llore, y detenga, hijos que clamen, parientes que resistan, y otros muchos accidentes, que en los seculares suelen ser causa, que menos piadosamente retardan essas diligencias. Y si excluidos estos motivos, y poniendonos en el punto individual de la question, fuere alguna vez essa retardacion por el sentir contrario, no le debe dar al-

gun apoyo el que assi se execute, pues siendo por sì abuso, y menos fundado, no se puede apadrinar por la practica de qualquiera, que assi dezia San Pablo, que aunque vn Angel del Cielo evangelizàra contra su predicacion, no debia ser creido, no por que los Angeles lo evangelizaràn (que alsi creo yo no lo executen por esse motivo, en las Venerabilissimas Religiones) sino porque era lo que predicaba tan solida verdad, q ni la sabiduria de vn Angel diminuiria su credibilidad.

A la segunda confirmació formada de las palabras del Tridentino, està yá respondido.

dido 1

#### MEDICO-MORAL. 87

dido en el S. 3. en la prueba 3. ab authoritate, donde se explica el sentido del Concilio, que es en sì claro, con la inteligencia de los Autores que alli se citan, que previnieron la misma replica.

A la vltima confirmacion fundada en el nombre de extrema, es clara la respuesta. Lo primero, porque no se llama precisamente extrema por darse en lo vitimo de la vida, fino con mas fundamento, porque entre las Vnciones, que Dios en la Iglesia dispuso para santificacion, y mejora de sus Fieles, es la vltima, siendo la primera la que se confiere en el Baptismo; la

F4

fegunda la de la Confirmacion; la tercera la Confagracion de Sacerdotes, y Obifpos; la quarta, y vltima la de este Sacramento.

Tambien se Kama oley infir mory=

Llamase tambien extrema. como dize el argumento, por darse en lo vltimo de esta peregrinacion de la vida; pero querer que este vitimo sea el que dize la opinion contraria, es interpretacion voluntaria, pues para verificar que se dà in extremo, sobra que se dé, quando probablemente se discurre es la vitima enfermedad, que es siempre que se presume prudentemete aver peligro de muerte, aunque re vera despues no se diga, pues nin-

#### MEDICO-MORAL 89

ninguno ha dicho que se requiere el extremo peligro re vera, sino el presumpto, y probablemente juzgado, pues diziendo todos, que este extremo ha de ser indicio Medicorum, & prudentum, y no siendo el juyzio destos infalible, consequentemente serà el extremo, no el que realmente en sì lo fuere, sino el que probabiliter se juzgare tal. Y por fin, qualquiera congruencia que se formare de la palabra extrema es muy superficial, y no convence mas de lo dicho, pues tambien el Tridentino dize, que este Sacramento le instituyó para el fin de la vida: Finem vitæ munibit, y yà

se vé, que si huvieramos de entender el fin de la vida con el rigor que el argumento quiere el extrema, solo era el instante vltimo en que se disse la vnion de alma, y cuerpo, lo qual yà se conoce quan absurdo suera, y contra la intencion del Concilio, como no menos contra todos los sines, y esectos deste saluberrimo Sacramento.

A la razon añadida en comprueba de las antecedentes confirmaciones, se responde, que el aver mas, ó menos movimientos, ô acciones corporales para recebir la Eucharistia, y Penitencia, que para la Vncion, es vna razon muy

muy futil para concluir que se aya de aguardar mayor descaecimiento para esta, que para aquellas, pues la disposicion requisita no se nivela, ó regula por lo corporal, fino por los movimientos espirituales que debe tener el recipiente, los quales necessitan de entera razon, y vso de los fentidos, para que tenga mas aprovechamiento, y le sea su recepcion mas fructuosa, que es lo que se debe desear. Y por esso aconsejò el Ritual Romano cit. en el s. 3. pruebar, que se dé la Vncion à los enfermos Cum illis adhuc integra mens, & ratio viget ve ad vberiorem Sacramenti grat.

percipiendam, ipsi etiam suam sidem, ac piam animi voluntatem conferre possint. Luego si la Iglesia pide viveza de sé, y fervor de devocion, no serà acertado buscar descaecimientos, y mayores agravaciones. Pues si absolute el cuerpo corruptible agrava al alma,y la retarda en sus espirituales movimientos, y fervores, aun en los mas sanos, qué serà en el estado de tanta fatiga, y agonia?

No obstante todo lo dicho, que haze la resolucion propuesta casi evidente, y segurissima, todo lo sujeto al juyzio de los Doctos, y Sabios, esperando, que en la MEDICO-MORAL 93

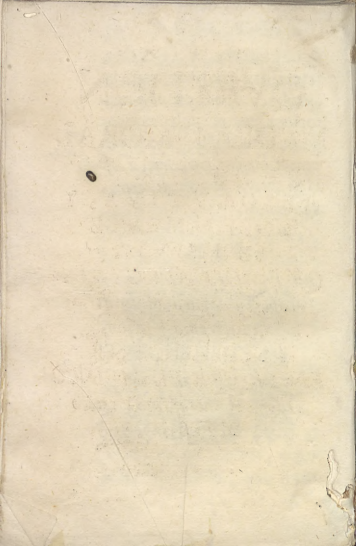
misma solidêz, y verdadera sinceridad que tiene, logre la aprobacion, que aliàs no mereciera por el instrumento, como dixo Tulio: (55) Quod (55) verum, simplex, sincerumque est official dest natura hominis accommodatissimum.

#### FIN.



April 7 Champing Jakan alam babis estron vid somp







UNIVERSIDAD DE SEVILLA

1 24672166



