

incendio de la Caridad, i en la fortalez feguir hasta el cabo cosas grandes en sers fon los efectos mas propios de la verde gumentos mas legitimos para conoceil esto son tan vno los dos, que al prim fegundo Precursor, ial primer Precurs do Elias : Fuit enim Ioannes Elias alter, Ze titudine. Quamobrem ab Euthimio Matth. I. cundus Pracurfor, & primus Pracurfor, ide appellatur. Tan vnos son, tan parecidos rielgo de agraviar merecimientos, sien se mancomunan en los nonbres, oficie grandeça, eccelencia i santidad.

otro Elias en el zelo, en el ardimiento

24 San Anfelmo defeubre en el e grado que nos patrocina, vna pondera va i mayor confirmacion de nueftra vette las alabanças que aqui fe llaman de v

Can sup trigul of step

and of trigul of sho

sond far town omoo

the sup trigul of step

the sup trigul of sup

t

mo tiene gran fundt advertir, que es vn r Verbo Encarnado h en el qual con mas o

to de lo menos a los luego de auftero i p e ano sa sas a que e

n in , eshaslo i esbol Fu es app absas sauq

d. Oblerva que enon quosguia anuc. texto del Texto Sa. ciculos igrados de dos en las perlonas tan iguales, que inn svil3 supunos souuvoj -af anning gring snurad -roton, ardore, acfor-\$ 61.116.7.5.2. rque es Iuan, legun-Lant, Linker Elias llama Eucimio tamano: Lanade q en -ra fantidad,ilos arcio del Senor; que -ara enprender i proel animo caulado del uent e emensener

anb

"ad grandiolas, por"

esplicando el eandem p ven babens Spiritus fanci 10 : Eandem habens 3 pur tanbien alude las del le de las palabras de la Sixto Senenie ya cita p amul nat spinstomol aun que la defigualda la lantidad, etto es igu lantidad, i fi elta es vi oficio, espiritu i virte vieus sancti, quam recep nes officeo, priving or equery wadne porque fan Luan reci Son (dice) vno mile

esmelemque virunem.I ulsimo Obilo Arl en el nondreson el

enn inen frasannor smu

Di 108, 3. n el nonbre de Elias engi of oup isla i gua-Vicelgerente, es co dieflemos q fanlua es interior que lupe.

onada a tanaltos ofipurfor, Proteca, &c.e alabras de Crifto incn la gracia, co que sol no olol epuriomal ue mas claro? Para q

Bibl. Ho. 10.14 Wr177 Mduent. apud Hom. Dom. 3.

metranis, dicit loannem yn Eliasen el merito i

- 170mber proving adnati lo i , laugi sob sola

dia, pues el que eier d ... el milmo espirina, stantida due tiene la nilmo espirina, stantida due tiene zo Con rason dà Christo à 1 (dice fin Celario) porque la gracia st ministerio femejante: Etiam arento appartanto, es admanistrationis limitationes. In controlla con controlla con controlla di controlla di controlla contr

Elias, adversar una versiona de cus una versiona de cue como Vicario de opro, vicor a el : pero para que por esto no en caro a el : pero para que por esto no en caro en caro el : pero para que esto el caro en caro el : pero el

egualdad en la gracia i lantidad propoi etos. 2 t Haimo halla que fan Iuan e 5 na fantidad : Dominus proper merrium

firio lemejança en los miniterios de P



## DIRECTORIVM

## .CVRATORVM INSTRUCTION

de Curas, vtil y pronechoso para los

que tienen cargo de animas.

Compuesto par el Illustristino y Reverendissimo fenor Don Fray Pedro Martyr Coma, . Obifho de Elna.

Nuenamente traduzido de lengua Catalana en vulgar Castellano.



CON LICENCIA

Impresto en Senilla en casa de Inan de León. Año de 1589.

Ota Corry mi 1 13 60 46 

Y O è buelto a recorrer este libro, y emendado por orden de los Se sortes del Consejo Real, y hallo ser muy digno de que se imprima, por que es muy vil para lo que se hizo, y se vec el Autor ser muy docto, y muy experimentado en todo lo que aqui dize. En el colegio dela Compassia de Iesus.

Alonfo de Sandoual Lector de Teologia.



LICENCIA.

DON PHELIPE POR LA GRA-cia de Dios Rey de Castilla, de Leó, de Ara gon, de las dos Sicilias, de Ierufale, de Por togal, de Nauarra, de Granada, d' Toledo, de Va lécia, de Galizia, de Mallorcas, de Seuilla, d'Cet deña,deCordoua,de corcega,deMurcia,de Iaé delos Algarues, de Gibraltar, de las Islas de Ca naria, de las Indias Orientales y Ocidentales, Archiduque de Austria, Duque de Borgoña, de Brauante è Milan, Conde Auspurg, de Flandes è Tirol, è de Barcelona, Señor de Vizcava, y de Molina,&c.Porquato por parte devos Andrea Pefcioni, vezino dela ciudad de Senilla, nos à fido fecha relació, diziendo que vos queriades hazer imprimir vn Libro intitulado Directorium Curatoru, q era muy vtil y pronechofo:el qual con licécia nuestra otras muchas vezes avia fido impresso enestos nãos Reynos, y agora auia falta del, y era el, de q haziades presentació: fuplicadonos, os madaflemos dar licencia pa lo poder hazer imprimit, o q fobre ello proveyeffemos, como la nía merced fueffe. Loqual viito por los del nro Confejo, fue acordado que deniamos mandar dar esta carta para vos en la dicha razon, y nos tuvimos lo por bien. Ypor la presente vos damos licencia y facultad, para q por esta vez podays hazer imprimir el dicho libro, de fufo fe haze menció enestos nros reynos, fin porello caer ni incurrir en pena alguna,

por el original que enel nuestro Cósejo se vio d vã rubricadas las planas,y firmadas al fin del de Miguel de Ondarça çauala não escrinano deCa mara,delos q enel nio Confejo refiden. Y con q antes que se venda lo traygays ante los del nue stro Consejo con el dicho original, para que se vea si la dicha impression esta conforme a el : ò traygais fe en publica forma, como por Corretor nombrado por nueltro mandado fevio y co rrigio la dicha impression por el dicho original y se imprimio conforme a el,y quedan ansi mismo impressas las Erratas por el apuntadas para cada vn libro delos que anti fueren impreifos. Y se tasse el precio porque onieredes de vender cada volumen: Sopena de caer e incurrir en las penas contenidas en las prematicas y leyes de nuestros Reynos. Delo qual mandamos dar è di mos esta nuestra carta fellada con nuestro fello, y librada por los del nuestro Consejo: Dada en Madrid a diez dias del mes de Septiembre, de mil y quinientos y ochenta y cinco anos.

El Licenciado Juan Thomas. El Licenciado Guardiola. El Licenciado Leziñana. Don Pedro Portocarrero. El Licenciado don Juan de

çuaçola

Yo Miguel de andrada C, anala, eferiuano de la Camara defu Magestad, la fize eferiuir por fu mandado, con acuerdo delos de fu Consejo.

T 3

### TABLA O INDICE DE TOdo lo que eneste tratado se contiene.

Abfolucion. A absolucion que da el confessor excomulagado, en algunos cafor vale y en otros no. 39.

. Amenaza Dios a los que

tienen cargo de animas. 39. Alegar. A Legar muchos doctores.

ymultiplicar autoridades y opiniones, es muchas vezes confusion a los lectores en el Probemio.

Adulterio.

F. L adulterio quita la oblis gacion de pagar la deud a matrimonial, faluo en ciertos safos.

Antoridad. TO OS maneras ay de auto ridad,la vna es de orden, la otra de jurifdicion.

52.

Baptifino. F. L baptifino es un lauato-

rio exterior. er.

La materia del baptismo es agua natural. Dos materias ay enel bape

tismo, remota, es a saber, y proxima. La forma del baptifino es.

Ego te baptizo. C c. El ministro ordinario del baptifmo es el Sacerdote. 10 En cafo de neceßidad pue de baptizar quien quiera, as

gera fea varon,o muger. 11 Tres baptismos ponen los 'doctores, pero el de agua es totalmante necessario. 11 Muchos effectos caufa el

baptismo enel anima. C.11 No puede vna persona bas ptizar a si mismo. No pueden muchos junta-

měte baptizar vn niño. 13 Bien puede vna perfona ba ptizar muchos juntos. 13 El que ceba el agua fobre

la criatura, à de dezir junta mente las palabras.

#### T'ABI.A.

El que mezela otras palas dos a enfeñar a fus abijados bras con la forma del baptifs mo creyendo fer necessarias, no baptiza. 14

No se doue dar el baptis mo al que no quiere dexar el pecado mortal qualquier que

fea en que viue.

Quando fe duda fi alguna criatura es baptizada, deue fe baptizar desta manera. 15

En ningun cafo fe à de bap tizar el mño dentro del viens tre de la madre.

Si el niño faca la cabeça fue ra del vientre de la madre, y se teme peligro de muerte, le pueden bien baptizar.

· Las ceremonias de que v fa el sacerdote quando baptiza, tienen ciertas fignificaciones.

Las ceremonias que se die zen Catechifino y Exorzife mo, y la de los padrinos en el Baptifino, fon dignas de cons fideracion. Los padrinos fon obligas

la doctrina Christiana. Ceremonias. I. A S ceremonias del Bapa

tismo significan. 16 Las ceremonias de la Mife fa fignifican. 28

Confession.

L A confession sacrametal fue ordenada por Chrife to, Oc. No toda confession, es dige

na de abfolucion. Todos sumos obligados a confessar teniendo algun poc

cado mortal. El proprio Sacerdote de to da la Iglofia es el Papa , y el Obispo de su chispado, y el

Cura de su parrochia. La confession sacramental se à de hazer al proprio se rerdote.

1.1 enfermo que enel articu lo de la muerte fe à confessado y recibio la abfolición de todos los cafos referuados, y dela excomunion, no es obligado despues a boluerse a co feffar,y abfoluer fe dellos, ni

dela tal excomunió, pero bas sta q satisfaga ala parte. 37 Algunas vezes fomos oblis gados acofessar otra vez los eafos referuados.

Licito es algunas vezes,

boluer a confessar vnos mis-38 mos pecados. Parabien confessar es ne-

cessario, que el confessor se prepare primero. 107 Tres cofas ha de hazer el

confessor. 107 Confirmacion. L A Confirmacion es cofa,

que da fortaleza. 19 La materia de la Confirma cion es la Chrifma. 10 La forma es. Yo te fenas lo.

El ministro es el Obisp.19 te.

Contricion. Ontrició es vn dolor gra

de. El penitéte atrito se haze

contrito por virtud defle fas tredicho, yo no foy obligado

33 Doctrina. I. A doctrina Christiana co fifte en feys cofas. 102 Los Curas fon obligados a

cramento.

enfeñar la doctrina Christias na. Entredicho.

E Ntredicho Ecclefiastico es vna cierta prohibicion. ere. 81

102

Tres maneras ay de entre

dicho. 81 En tiempo de entredicho

sepuede baptizar los niños,y cofeffarfe los enfermos. 82 Quen se va de un pueblo

entredicho a otro, que no le eftå, puede alli oyr miffa. 8 z Quien no guarda el entres dicho, fino es por menofpres ciarlo, no pecca mortalmene

82 No es irregular , el feglar q quebrata el entredicho. 83 Si el facerdote admite alos officios diuinos el que està en

afs

#### TABLA.

a falirme del officio. 83 En ciertos casos se puede sepultar los defunctos en tië po de entredicho. 85 Eucharistia.

L A Eucharistia es dignissi

mo Sacramento. En dos cosas sediferecia es

te Sacrameto delos otros.20 La materia deste Sacramē to fon dos cofas para confa-

grar. Dos formas tiene aqueste Sacramento , vna del pan, y otra del vino.

La consagració del pan y el vino, es un folo Sacramens to, y no dos. 20

Ministro deste sacrameto es el Sacerdote. 20 Varios effectos obra efte

fanctissimo Sacrameto. 21 Pă de ceteuo puede fer ma teria defte Sacramento. 22

El pan que es materia defle Sacramento à de ser amassas

do con agua natural, y haris na que no fea mezclada. 22

· Vinagre ni çumo de agraz no se puede cosagrar. 22 . Todo entero Christo està en la hostia consagrada y en

el sanguis, aunque diferentes

mente.

23 Aquel pronome, hoc,no fe ñala substăcia de pă. 0 c.24 Eu la conner fion que se ha

ze en este Sacraméto ay grã des maraullas.

Tanto tiempo està el cuere 20 po y la fangre de Christo

debaxo de aquellas especies, quanto se conserua essas mis 20 mas especies.

Si al vino confagrado mez elă mucha cantidad de agua ò vino que no fea confagrado,y4 no es alli cuerpo y fan

gre de Christo. Muchos Sacerdotes puede juntamete confagrar vna ho ftia. 26

Si en la hoftia confagrada se viesse auer carne humana, ò el vino buelto fangre, no lo deue fumir el Sacerdote. 26

#### TABLA.

Para confagrar no tiene fura, ò fentencia. Ce. 60 mas potestad el bue Sacerdo te que el malo. 26

: Bië puede el Sacerdote nes gar el fancto Sacramento al publico pecador.

No puede comulgar quien no està ayuno, saluo enfere mo en peligro de morir. 27 Ous quier Sacerdote que

tiene consciencia de pecado mortal, es obligado a confefs farfe para celebrar, teniendo aparejo de confessor.

Facilmete se puede acudir alos defectos q fe ofrecen en este fancto Sacramento. 28

Obligados fon todos los q tienen bastante diserecion à comulgar alomenos vna vez en el año. 29

· Si el Sacerdote de muchas hostias que tiene delante, pre tende confagrar folas diez, fin determinar quales fon ,nin guna confagra.

Excommunion. L A excomunion es una cen

Dos maneras ay de excont munio,la vna sedize mayor, la otra menor.

El excomulgado no puede communicar con los otras en ciertos cafos.

Ay ciertos casos en que se puede comunicar sin pecado con los excomulgados. 60 La caufa por q̃ pneden exs comulgar a vno es el pecado

mortal. Ay vna excomunió a iure, y otra ab homine.

Para excomulgar a vno es menester, ğ sea cotumaz. 64 La forma de la excomunió

es varia, fegunla variedad de effa excommunion. El ministro que puede excomulgar à de tener jurifde etio, asi conto los Obispos, y fus Vicarios Generales y los

Prelados enlas ordenes, 64 Muchos son los efectos de la excomunion.

Las excomuniones que fon en

#### TABLA

en la Bula in cœna Dñi. 66
Ay otras excomuniones en
el derecho referuadas al Papa. 72

Las excomuniones Episco pales. 74

La excomunion injusta ves zes ay que obliga, y otras no. 78

El que vna vez està excomulgado, lo puede ser otra, o otra vez. 78

Manera y forma de abfolver dela excomunion. 79 El que no reuela lo que fa-

be en fecreto madandofelo el juez fopena de excomunion, no siempre serà excomulgado. 80

La perfona muerta nopue de fer exconnilgada. 81

El queno paga dentro del termino, fi la parte confiète, no incurre en excomumo. So Estrema vnétion.

E Ktrema unction es Sacra mento, con el qual es uno tido. 40

Puesto que en la Estrema vuction aya muchas vuctios ues, no por esso son muchos Sacramentos. 40 La materia de este Sacras

1 mento es azeyte de azeytua 2 nas. 40 3 La forma es aquesta, 40

El ministro es el Sacerdos te. 41 El esecto deste Sacramens

to es. 41
Aquien fe à de dar este Sas

rameto, aquien no. C. 41
Pucdese ministrar masque
vna vez. 42

Irregularidad.

I Rregularidad es va cierto impedimento. 84

La irregularidad es pena, y no culpa. 84 Incurre la perfona en irre gularidad por muchas caus

Juramento.

I Vrar es , traer a Dios por teftigo. 90 Para que fealicito el juras

TABLA mento, à de tener tres circun prio Cura, o del Obispo, o stancias. 90 Papa. 46 Tres diferencias ay de ju-El efecto es una cierta poteftad. ramento. 16 46 Licito es jurar porlas cria Dos diferencias ay de impedimento. turas. 91 46 El juramento que fe haze Onze fon los impedimetos que probiben el matrimonio, por fuerça, obliga. 10 mas si es hecho, no lo desha.

No peca siempre,quien no cumple el juramento que his 2:01.

Enel juramento puede dif pensar el Papa, y a vezes el Obifpo. 92

Estas tres cosas son distins Stas, difpenfacion, comunscion, y irritacion. 93 Matrimonio.

E L Matrimonio es Sacras mento, en el.ere. La materia deste Sacrame

to es , los actos de personas legitimas. 46. La forms es co fentimiens sino vuo copula carnal. 55 to de las dos partes. 46

· El ministro es el proprio vinculos.

En el matrimonio ay dos 56 Sacerdote, o algun otro Sa- El matrimonio que haze cerdote co lleencia defu pros vu muchacho antes de cators

Doze fon los impedimentos q no folo estoruan el mas trimonio, pero despues de co

traydo lo anulan , y dan por ninguno. El matrimonio que se bas ze por procurador, dado que

es valido , no es Sacramene to. 54 El matrimonio contraydo por palabras de presente se puede deshazer entrando el vno en religion, o sičdo infiel

#### TABLA.

ze años, no es valido comun» mente.

Para que vn matrimonio fea verdadero, es menefter, que sea explicado el consenti miento exteriormente.

Si falta consentimiento interior en el matrimonio, no es verdadero el tal matrimos

58 uio. El matrimonio que fehaze con condicion alguna vez es valido, y otras no. En el matrimonio negarfe

la deuda el vno al otro, es mu chas vezes peccado mortal. 59

.Cafandofe vna perfoua al guna vez pecca mortalmens tç.

No somos todos obligados d cafarnos.

Obras.

O Vatro diferencias ay de obras, porque vnas fe llaman viuas, otras muertas, otras mortiferas , y otras

mortificadas. . 33Orden.

O Rden es facramento, en el qual, coc. Todas las ordenes fon vii

Sacrameto, y no muchos. 41. La materia deste Sacrame to es varia , como también lo es la forma.

41 El ministro deste Sacramë toes el Obifpo. El efecto es dar. Oc. 43

Siete fon las ordenes , quas tro menores, y tres mayos

El subjecto habil para res cibir efte facramento es varo y no muger. Vn simple Sacerdote por comissio del Papa puede dar,

las quatro ordenes menores, 59 y confirmar. 43

El que està ordenado desa 54

cerdote, aunque no tenga las otras ordenes, es verdadero

Sacerdote. El que no es baptizado, no

puede fer ordenado. No es de necefsidad , que tens

#### TABLA

tenga cierta edad, o difposis y guales. cion el que se ordena. 44 En el p

Las vestiduras sacerdotas les tienen cierta significas

eion. Pecado.

P Ecado es acto humano , o omißion, Tc. 2

Dos maneras dy de pecado (esto es) original, y a:

ctual.

Pecado mortal es, el que fe dize, &c. 2 Tres cofas efcufan, que el

pecado no fea mortal. 3 Por muchas razones fedis ze un pecado mortal. 4 Dizefe venial un pecado

por algunas caujas. 4

Regla para conocer, quan do es un pecado mortal, y

quando venial. 4 Delos que pecan, vnos cos meten el pecado porcomissió

y otros por omision. 4

Todo pecado es voluntas

rio. 4

No fon todos los pecados

En el pecado cocurre acto interior, y exterior a vezes, mas los dostales actosfon va pecado y no inuchos, 5

Los preados toman la ef pe cie o naturaleza del objecto, o del fin.

Tres cofas fe confideră cu

el pecado actual. 6 Porque fellama un pecado

actual, y otro original. G
Los pecados no fon encade
nados quanto a la contifion,
cafo que lo feán quanto a la
rem que lo feán principalme
te perdona el preado, y el Sas
cerdote lo perdona como mi-

nistro, y el Sacrameto como instrumento. 9 Penitencia.

Penitencia.
P Enitencia es Sacramento
en el qual; Ce. 31
Dos maneras ay de penitês

eld, esto es,penitecia virtud, y penitencia Sacrameto, 3 E. En este Sacramentola mas

En ejte Sacramento la mas teria proxima es los actos del penitente,y la materia remo-

ta los pecados. 22 La forma esfencial. Ego te 32

absoluo. El miniftro es folo el Sacer

dote. El subjecto babil para reci

bir este Sacramento cs. Dos diferencias de partes dy en efte Sacrameto, vnas fe

dizen effenciales, erc. Los efectos de la penitécia fon muchos.

Restitucion. R Estitucion es acto de ju-

· Ricia. 84 La restitució es necessaria para unostra saluacion. 84 + La persona que quiere bie restituyr, à de considerar to

das eftas cofas. 84 . El que a otro impide alcan gar algo, a vezes que da oblic gado a restitucion , y otras

88 no. La persona que por escas

par los tormetos fe infama, es obligado areflituyrfe lafa

.. El que acufado en juyzo niega, es obligado en ciertos cafos a restituyr la fama, A que lo acujo. 80

Los que come los bienes de los que no tienen otro que la

ganado a legro , fon obligas dos a restitucion. Los que se fingen pobres,

o virtuolos por ouer limefe nas, fon abligados a reftitue cion.

Sacramento,

S Acramento es feñal de cos fa fagrada. · Los Sacramentos de la les

de gracia fon fiete, y fueron mfittnydos per Chrifio. 6 La Iglefia, mel Papano pueden influtor nueues Sas cramentos.

En los Sacrementos de la ley de gracia mas cofas ay, que fon de necefitdad del Sacramento, y,otras de necefsia dad del precepto.

Los Sacramentos fuero in

Pis.

#### TABLA.

stituydos por muchas caufas. Los Sacramëtosdela ley de gracia son necessarios para

la falud delas animas. Muchos son los efectos de los Sacramentos.

Delos Sacrametos dela ley de gracia vnos .fon reiteras bles, y otros irreiterables, 1 o Satisfaction.

S Atisfaction es paga becha por la, erc. 33

El confessor deue dar al pe nitete alguna satisfació, que aca dezimos penitencia. 38 Vnapersona puede satisfa: zer por otra, si està en gras eis quien haze semejante sas 38 tisfacion.

Algunavez el cofessor pue de dexar de imponer al penis tente penitencia. Simonia.

chas maneras. 100 go, C.

gradas fe pueden licitamente vender en cierto cafo. 101 El q dizemissa,o sirue al al tar puedereabir dinero.101 La peua dela Simonia es fu Spension. 102

Los calices y otras cofas fá

Suspension. S V [penfion es feutencia ces

clesiastica. La persona suspensa sepue de hazer abfoluer dela excos

munion, y oyr missa. 83 . Voto. V Oto es promessa volunta

tia. & c. 94 Dos maneras ay de vot. 93 Los que estan subjectos, no pueden hazer voto. Alguna vez fe puede fin pe cado no cumplir el voto. 94

En el voto se puede dispens far. Viura. S Imonia es copra , o venta V Sura significa la ganacia

de cofa fagrada. 100 q vno recibe, por empref Simonia fe comete en nus tar algo, como dineros, o tre 94

## LIBRO DE LOSSACRAMENTOS

DE LASANCTAFEE CA-

tholica intitulado, Directorium Curatorum, Copuesto porel Hustrissimo y Reveredis

fimo fenor don Fray Pedro Martyr Coma dela orden de Sancto Do mingo, Obispo de Elna.

> PROEMIO DE la obra.



ODA PERSONA que dignamente quiere tener cargo de animas, à menefter tres cofas, bondad (es a faber) autoridad, y cië cia. Bondad quiere dezir,q no estè voluntariamente en

pecado mortal: porque à de administrar los Sacramentos, que no se pueden dignamente dar por ministro que viua en pecado mortal. Elto mismo mandava Dios enel Leuitico cap. 19. afus ministros diziendo: Sed fanctos y pusos, efto es fin pecado mortal, que yo foy an cto. Y fan Dionisio dize: No es licito alos ma-

#### Precmio.

los, tocar los fanctos Sacramentos. Y en vna Epittola q a Demophilo eferiue, llama al mal ministro prefumptuoso, atreuido, temerario, v descarado.

Autoridad à de tener, no solamente de orden, pero tabien de jurifdició: esto es, que sea facerdote necessariaméte, y q tenga subjectas legitimaméte algunas ouejas, enlas quales alcance potestad de exercer y ministrar los Sacramentos, y lo demas q a su oficio tocare. Y esta autoridad tienen algunos por razon de el oficio, de que se an encargado. Como quando el fummo Pontifice confirma vna persona por Obispo de alguna tierra, o por Rector de alguna Iglefia. Y no folamente la tiene aquel, pero tábien la puede dar a otro, para q pueda confessar, baptizar, y hazer otras cosas q suelen exercerse por cómission, como hazen los Vicarios q son substituydos por los proprios Curas, o por el superior, como es el Papa, o el Obispo. Demanera q ay dos maneras de jurisdiction, vna de oficio, y otra de cómission. La jurifdiction suprema sobre toda la Iglesia està en el summo Pontifice, y del deciende a los Obispos, y Curas.

Sciencia es la tercera cosa, que à de tener el que tiene cura de animas, por que mediante la tals sciencia entienda lo toçante a la verdadeProemio.

ra execucion de fi o ficio. Quiero dezir, que fepa hazer difiníction entre vna enfermedad y otra, entre pecado y pecado, § adminifite bien los Sacramentos, fin ertar a cerca de la materia y forma dellos y finalmente que eftè al cabo de quales cofas fean de necefsidad de los Sacramentos 3 y quales no.

Item que tenga alguna ficiencia, para enfefiar y exortar en alguna manera ins onejas, pord de otrá fierte, fi el fiendo ignoráte, quie re guiar las animas, acacera lo q lefi Chrifto verdadero patro de las animas dize por San Matth. cap. 1,5. Si el ciego guiare al ciego, am bos caeran en la hoya del a eterna códenació.

Pies luego para enfeñar cumplidamér e to do lo é cumple faber los que fon curas ad e animas, fe tratard en efte librito, afsi del pecado, conto de los Sacraméros dos cofas queceffariamete an de faber los Curasporó filas ignoran, facilmére podran errar en la administración de los Sacraméros, dexido algo of fea de necefsidad del Sacrametos, por que la difinction muchas vezes da claridad a lo que fe trata, dividirenos este libro en veynte y dos californios de la consecuencia de la conse

pitulos, y algunos dellos en para-

graphos, fegun la orden figuiente.

1 2

# CAPIT VLO

fe trata la difinicion y diuifion del pecado.



E C A D O E S A Cto humano hecho con voluntad determinada, o es omifsió que no es contorme a fin regla: como agora el hurtar, mentir, no l.ó rar padre y madre, con otras femejantes cofas no

conformes a la ley diuina ni humana, que es regla de los actos humanos y omissiones. Y llamanse actos humanos, o omissiones todo aquello que se haze, o se dexa de hazer voluntariamente por algun sin.

∫ I.

OS maneras ay de pecado, actual (conviene a faber) y original. El actual fe divide en mortal y venial.

Pecado mortal es aquello q fe dize, o fe haze, o deffeaço fe dexa de hazer cotra la lez de vina, o natural, o dela Iglefiar como quado ma da la ley divina q no mates, no hurtes, no deffees la muger de tu proximo, ni fus bienes: no leuá-

Diffinicion del peccado.

Enates fallo tellimonio, ycona s'emejătes. Tuda perfona pues g a fabicdas hiziere lo contra rio peccară untralimete, gino le cellari ginoră-cia nueucible, o prôptitud de pafsion, o el fer poco el daño g haze. Como agora vna perfona comete vn peccado p effando no fer contra la ley de Dios, ni côtra la natural, ni dela ygle da, y fobre clu ha demâdado Cófejo a perionas renidas en reputació de doctos: dado g agila obra fueffe contra la ley de Dios, o cótra ora qualquier, no peccara mortalmete la tal perfona, por gle el cuda giaporácia, glamá inucê cubicquis positica, la lamá inucê cubicquis pue la come de desendo de cofigo.

Item, si con vn impetu de ira que no le da lu gar ni tiempo para mirarlo que haze, dixeste o hizietie vno algun mal a su proximo no peccaria mortalmente, porque no tuno en lo que hizo plena deliberacion en cuyo argumento,

luego que lo a hecho, le pefa.

Item, fi hurcaffe la perfona vna mançana, vna aguja, o algunas otras cofas femejátes de poca eltima, no peccaria mortalméte, por fer poca la materia q hurtò, pero folo comete pe cado venial en femejantes cafos.

Y fi me demandas, porque fe dize peccado mortali refiondo q por muchas razones, y la primera es, que priua el anima de la vida elpiritual, que es estar bié con Dios, ca el pecado Difinicion del pecado, mortal echa del anima la charidad, que es fun damento y rayz del amiftad de Dios.

Lo fegundó, porque haze el hombre digno demuerte eternal del infierno,porque querte masla criatura, por cuyo respecto peca: que al Criador: cóforme a la quexa (da Dios por boca del propheta Hier. cap. 2. diziédo, Dexaron me a mi, q soy mête de agua vina, y caua-ron cuiternas rotas, quo pueden tener agua.

Lo tercero, porque el pecado mortal no es reparable mediate principio interior q tenga na sisiento dentro de el anima, ca defiriye la charidad, q es principio interior dela reparación espíritual, no obstâte q se pueda reparar por la virtud diuina, que basía reparary curar toda enfermedad espíritual y corporal,

P E C A D O venial es, dezir, o hazer, o

deffear, o dexar de hazer alguna cofa có poca ofenfa de la ley de Dios, natural, o dela glefia:como quado laperfona dize algúa métira ligera, o haze a otro algun mal de muy poca importácia. Y dizefe pecado venial, lo no porá facilméte alcança venia y perdó: lo otro por fer como es reparable, mediante el principio interior que dentro del anima queda, el qual es la charidad, que juntamente có el pecado venial effà en cla anima. Lo terce-

Difinicion del pecado. ro, porque dado, que el pecado venial dimi-

nuya el feruor de la Charidad, no empero la echa del anima.

Aqui se à de considerar, el lenguaje q vsan los Teologos, quando tratan del pecado mor tal y venial: los quales dizen, fer el pecado mortal contra la ley de Dios , y el venial allende de la ley de Dios. Como fi dixeffen, el peccado mortal destruye el fin de la ley de Dios, y el venial no lo destruye, mas enflaquecelo: Llamafe la charidad fin de la ley, fegun aquello de fan Pablo a fu dicipulo Timotheo. 1. Timoth.1. que dize. Fin de la ley es la charidad, la qual espor el pecado mortal deftruyda y lançada de nueftra anima, y por el pecado venial diminuyda, pero no dettruyda: como la muerte q prina totalmente de la vida y falud, y la enfermedad la diminuye. O ( fi quieres mas facilmente entender lo que di cho auemos ) diras, que el pecado mortal es contra la ley, y el venial fuera della,

#### REGLA PARA CONOCER quando es vn pecado mortal, y

quando venial. f.III,

OD A obra q cada qual de nofotros haze, o el dexar de hazer aquello a que fomos obligados en cofa importante, y có volun-

### Difinicion del pecado.

voluntad determinada, la quai obra hecha, o dexada de hazer, es contra la ley divina natural, o de la Iglefia, es pecado mortal : y todos los otros pecados fe ilaman veniales, mas para tener alguna noticia de los pecados y de la diferencia y grandeza dellos, es menester advertir las cofas figuientes.

Quanto a lo primero de los q pecan, vnos ofenden a Diospor comission, y otros por omission. Los primeros pecan contra los preccptos negatinos, como los que juran el nom bre de Dios en vano, los que adoran ydolos, los q matan, los que hurtan, y los que lcuantá falfo testimonio. Los otros ofenden cotra los preceptos afirmatiuos ; como los que no hóran a sus padres, los que no oyen missa en dia de ficita de guardar.

Lo fegundo fe à de confiderar, que todo pecado, en quanto incluye en fi culpa, es voluntario, porque la voluntad es la propria, y essencial causa del pecado. De tal manera, q lo q de ninguna fuerte es voluntario, no puede fer pecado, como dize fan Augustin libro De rera religione, y fe alega en el Derecho cap. 1. 15.9. 1.6. Sed boc non generaliter.

Lo tercero, no todos los pecados fon ygua les,antes vn pecado es mas grane, o peor que otro: y esto en tres maneras. Lo vno por razó

Lo quarto, el acto interior y el exterior que obra vno, si estan juntos en vn intento, no son dos peccados, pero vno folo. Como fi alguno tiene proposito de matar injustaméte a otro, y de hecho le mara, no comete dos peccados, fino vno: no obstante que a vezes la voluntad fola fea pecado mortal: como quie deflea for nicar;y de hecho no lo haze, o porque no pue de, o porque mudo el parecer, ni por effo dexò de peccar en fornicacion la hora que deter

culo.7.

Difinicion del pecado minadamente quifo fornicar. Y esto es de san-

éto Thomas.1.2.q.10. arti.3. Lo quinto, para destinguir entre peccado y peccado, lepra y lepra, y entre lo q fuere peccado, y lo que no es, fera necessario saber que los peccados tomá la especie,o naturaleza de aquello, acerca de lo qual fe occupă o encami nan, que llaman los Theologos objecto,o del fin a que se dirigen,o se refiere: conforme a lo que dize el Propheta Ofcas.cap.o.por las palabras figuientes. Abominables fon como las cofas que aman. Como ahora el hurtar fe emplea en la cosa agena, de la qual quiere vsar el q la hurta como de cofa propia fuya. Ité adulterar, que es tomar la muger de su proximo,y vsar della como de propria muger. Y porque femejantes cofas fon contrarias a la razon y a la ley de Dios, por esso son peccado. De mas desto por ser las tales contrariedades y dissonancias diftinctas entre fi, y de diucrfas especies,onaturalezas,por esso aquellos peccados fon diuerfos y de diftinctas naturalezas:y don de aura mayor, dissonancia y contrariedad có tra la razon, alli fera el pecado mayor y mas grane:y alli estara la lepra y enfermedad espiritual mas grande. Vna persona (esso mesmo)haze oracion, o da limofna portena gloria, femejante oracion y limofna es pecado.

Difinicion del pecado. 6
por respecto del mal fin a que se encamina la
oracion, o limosna. Porque como dize Boecio, la cosa que tiene buen sin, ella tambien es
buena, y la que lo tiene malo, es mala. Todo
esto dize sancto Thomas.

Lo sexto; tres cosas se consideran en el peccado actual, el acto (es afaber) ò la omission, la macula, y la obligacion, que fellama reatus; el acto presto es passado, mas la macula y obli gacion quedan hasta que la persona haga peni tencia y fatisfaction, Como fi agora vno hurtò algo a fu proximo, aquel hurtar presto passo, pero la prinacion dela gracia diuina en el anima del ladron, y la obligacion que tiene a pagar y sufrir la pena que a semejante peccado fe deue, siempre queda, hasta que la persona haze penitencia y fatisfaze lo que à robado, te niendo possibilidad, y sino la tiene, basta el propofito de fatisfazer quando podra. Y dize se peccado actual el desorden de la obra que hazemos, o de la que dexamos de hazer, fiendo a ella obligados. Afsi como el peccado original fe dize, vna cierta indisposición de naturaleza, la qual indisposicion es culpa, por descender, como desciende en nosotros, desde el primer padre que sue Adam, como dize Saneto Thomas. 1.2. quaft. 52. Articu-10.1.

#### Sacramentos en comun.

## los Sacramentos en comun.



A CRAMENTO es fefial de cofa fagrada, el qual de feccha, y haze lo q fignifica: como en el Baptilmo, que imoja el facerdote a lin fo: diziendo. Yo te baptizo en nombre del padre, y del hijo, y del Spiritu fancto. Aquel mojar la criatu

ra juntamente con las palabras q dize el facer dote, fon Sactaméto, el qual fignifica el lauatorio efipritual q fe obra en el anima del baptizado, y de tal manera lo fignifica, que fignificando lo efectua en el anima del que fe baptiza el dicho lauatorio.

Siete fon los Sacramentos de la nueua ley, en la qual viué los Chriftianos. Baptilmo, Co firmacion, Euchariftia, Penitencia, Extrema wnction, Orden, y Matrimonio.

6. I.

T ODOS los Sacrametos dela ley de gra cia fueron inflittiydos, y ordenados por lefa Christo nio feñor. Defuerte en ila Iglefia: ni el fumo l'étisfee, ni los fanctos Apoftotes, stoles, tiené autoridad para instituyr, nihazer nucuos facramentos:antes necessariamete há de vsar de aqllos q Christo ha instituydo. Lo qual fue claramente determinado en el fagrado Cócilio Tridentino. Sessio. 5. cap. r.

Y fi a caso dize alguno que Chritto ha dexa do y dado toda fu autoridad a fant Pedro quá do le hizo vicario general de fu iglefia, y por tanto que podia fant Pedro y fus fuccessores los fummos Pontifices con el autoridad que Christo les dio, instituyr y hazer nuenos facra mentos enla iglefia, Respondo, que es verdad que JesuChristo dio a sant Pedro plena pote stad para todo lo que fuesse no cessario a la saluación de las animas : y porque no era menefter hazer otros facramentos mas de los que Christo auia instituydo, se reservo para si la autoridad que los Theologos llamá potestad de excelencia, y no la quifo dexar aqui en la iglefia, ni darla a fant Pedro, ni a ninguno de sus successores. Y esta potestad de excelencia entre las otras cofas confifte en poder inflituyr facramentos.

S.II.

E N los facramétos de la ley de gracia vnas cofas ay q fon de necefsidad de facramen to,y otras de necessidad de precepto. Aquellas fe dizen fer de necessidad del facramento,

### Sacramentos en comun.

mento, delas quales faltando alguna dellas no puede fer , ni effetuarfe el facramento : y fon quatro.La materia (es afaber) la forma, la inte cion del ministro, y el subjecto que sea capaz y habil para recebir el facramento. Como ago ra fi vn facerdote intentaffe baptizar el niño con agua rofada,o con otra agua estilada,ninguna cofa haria,por faltar alli la deuida materia del facramento. Y fi baptizando con agua natural dize, Yo te baptizo en nobre dela virgen Maria, no effectua cofa, porque falta la forma deuida. Y fi baptiza fin tener intencion de baptizar, pero de burlarfe, no haria cofa porque falta la deuida intencion. Finalmente li baptizaste al que no quiere baptizarse, antes resistiesse, ninguna cosa haria, porq el subjecto no esta dispuesto para recebir el baptismo. Y lo mesmo seria si baptizasse algun animal, o alguna otra cofa que no tnuiesse anima racional, ca trabajaria en vano, porno fer el subjecto habil para recebir el sacramento. Demanera que la materia, la forma, la intencion del ministro, y el habilidad del subjecto fon necessarias en este sacrameto. Y todas las otras cofas fonde necessidad del precepto y folennidad, yno de necessidad del sacramen to. Como fi alguno baptizafle fin todas aqulas cerimonias que la Igletia yfa,peccaria,mas no

Sacramentos en comun. por esso dexaria semejante Baptismo de serverdadero Sacramento.

6. III.

O S Sacramentos fueró instituydos por muchas causas y respectos. Lo primero para protestar la Fe de Iesu Chro, porq al fi como los padres del testamento viejo cofes favă mediante fus Sacramentos la Fe de Jefu Chro, el qual auia de venir : assi nosotros por los nuestros confessamos y protestamos, que Christo es ya venido, murio, y resuscitò para faluarnos. Y esto es de S. Tho. 3.p.q.61.art.4.

Lo fegundo, para dar gracia alos que carecen della, o augmentarla en los que ya la tienen, y por el configuiente para quitar los pecados de nuestras animas, como dize san Pablo ad Ephef. 5. Lauando y limpiando la Iglefia enel lauatorio mediáte la palabra de Dios. Y habla en aquel lugar el Apoltol, fegun quie re fancto Thom. 3. quæft. 68. artic. 4. del Sacra mento de el Baptismo. Y en esto sobrepujan nuestros Sacramentos a los de la ley vieja, en que dan gracia los de la Iglefia, y aquellos no la danan : por lo qual fan Pablo a los Sacramé tos dela ley vieja llama flacos y pobres, efcriviendo a los Galatas.

Lo tercero,para veneració y hóra de Dios porque víando deftos Sacramentos le honramos

### Sacramentos en comun.

mos y reuerenciamos, fin andar bufcādo exercicios vanos, fuperfiticiofos y danofos, como los Gentiles que có aquellos fus facrificios fu perficiofos yvanos que hazian, dauan a enten der que homanan y reuerenciama muchos a Dios, venerando a los demonios.

6. IIII.

VE los facra mentos dela ley de gracia fean neceffarios para la faltación delas animas, claramente lo affirma el Concilio Tridentino, Sefsion., cap.4, donde trata de los facramentos diziendo: Si alguno dixere el los facrametos de la ley de gracia no fon neceffarios para la faltación de las animas, fea excomileado.

Entre los facramentos, los tres figuientes, Baptimo, Pentiencia, y Orden fon totalmente necelfarios para nueltra faluacion, aumque differentemente. Porque el Baptifino y la Pentiencia fon necelfarios a la perfona, detal ma nera, que el Baptifino total y abfolutamente es necelfarios i mas la pentiencia no lo es, fino prefupetho que aya el hombre caydo en pecado mortal despues del facranicto del Baptifino. El Baptifino. El Baptifino. El Baptifino. El Baptifino. El Baptifino. El Baptifino del Ordé es necelfario pata la Iglefia, proque donde no ay gonernador, el pueblo cae, como dize Salonuon enlos Prouer bios: y los ordenados ha de regir la Iglefia.

TODOS los otros Sacramentos, Confir mació (es a faber) Euchariftia, Extrema vncion, y Matrimonio, no fon totalmete

vncion, y Matrimonio, no fon totalinete necessarios para la sidal de las animas pero fonlo para q mas conueniente y facilmente e faluene como dize S. Tho. 3: p. q. 65, art. 4. Porfala Encharilità, que es el cuerpo y Sagre de Jesú Chrilto, cria y engorda el anima, por fer como es manjar efpirtual, o on que fe conferva en la persona la vida espiritual. Y esto dize fancto Thom. 3: p. q. 69, art. 1.

La Confirmáció da en alguna manera cumplimiento al Baptilmo: porque aqui en efle landio Sacraméro feaugmenta y perfectiona la gracia, para perfeterar contra las impugna ciones y contrariedades exteriores, que mue vé los enemigos de Chrifto, como quiere fan do Thom. 4-9, 66,9art. 1.

La Extrema vacion perfectiona, y en algunamera da cumplimiento a la penitencia, porque quita ciertas reliquias de los pecados (efto es) cierta flaqueza è inhabilidad, las quales quedaron en nofotros a caufa de el pecado actual, o del original : fegun fancto Tho. 3,pq.30-art.1.

El Matrimonio conferua la muchedumbre de la Iglefia, mediante la generacion matri-B monial

### Sacramentos en comun. monial que es bendita.

6. V I.

M VCHOS fon los effectos delos Sacramétos de la ley de gracia, pero el princi

pal dellos es dar la gracia, que nos haze aceptos a Dios, y por el confignicte quitar de nueltra anima los peccados. Porque aquella gracia no es otra cofa, q vna participacion de la divinidad de Dios (fegun la qual participamos del, y le fomos femejantes) coforme alo que S.Pedro escriue. 2. Pet. 1. diziendo: A nos dado Dios grandes y preciofas cofas, q nos avia prometido, q feamos (es afaber) participă tes dela naturaleza dinina. Pero as de faber, que de esta gracia diuina la cansa principal es Dios, y los facramenios fe llaman,y fou caufa instrumental. Porque Dios obra en nosotros esta gracia mediante los facramentos, como escriue S. Pablo ad Tit.3. diziendo. Saluonos mediante el lauatorio de la regeneracion, que es el baptilmo. Y esto mesmo tambien esta dif finido y determinado por el Sacro Concilio Tridentino, Sefs. 5. cap. 6. de Sacramentis.

Otros effectos particulares tienen los Sacramentos dela ley de gracia, delos quales fe tratarà, quando trataremos en particular de los Saeramentos.

Delos Sacrametos dela ley de gracia, vnos fon Baptismo.

10

fon reiterables, cito es, que se pueden dar, y recebir vna y muchas vezes: y lon quatro, Eu chariftia, conniene a faber, Penitécia, Extrema vnction, y Matrimonio. Otros fon irreite rables, quiero dezir, que no se pueden recibir mas que vna vez, y ion tres, Baptismo, Cofirmacion, y orden. Y es la razó dello porque aquellos tres imprimen cierta fenal en el anima, q llama los Theologos character, el qual no puede ser por alguna via quitado del anima, como fue determinado en el facro Concilio Trident. Sefs. 7. c. 9. de Sacramentis.

### CAP. III. QVE TRATA en particular del Sacramento del Baptifino.

APTISMO esla-



vatorio exterior de el cuerpo con ciertas palabras para effo mi(mo yadeterminadas,como dize fancto Tho. a.part. onæft.66.art.1.

dera y natural, ora fea de Iluvia, de fuente, de rio, de pozo, del mar falada, de nieue, de yelo derretido: agora fea de dulce, amarga, biaca, colorada, o de qualquier otro color : fea calien-

### Baptismo.

caliente,o fria,y en lexia,y caldo claro, se puede baptizar, con tal que semejante lexia, o caldo en si conserven la naturaleza del agua.

En agua destilada, como agua rosada, o de azahar, ni en qualquier otra artificial, en nin guna manera puede ser dado el Baptismo, ni con balsamo, por muy precioso q sea, como asirma S.Thom. 3.p.q.66.art.4.

Pero à se de considerar aqui , q el agua natural se dize materia remota , y aquel bañar, o lauar el niño con el agua sobredicha, llamá

matería propinqua.

La forma de el Baptilmo es, Ego te baptico in momine Patrit, & Filil, & Spiritus sandi: Como lo enleño Chritto, quando embio fitá Apolfoles diziendoles por S. Matth.c. 18. Andando por todo el mundo enfeñad a toda la gente, baptizandolos en nombre del Padre, y del Fijio, y del Spiritu l'ancto. A quella palabra, Ego, no es de necefsidad: defuerte que fi el minitro la dexafíc, aunque pecaria, no por effo dexa de baptizar.

El ministro deste Sacraméto es ordinariamente el Sacradote, aunque no lo à de ser de necessidad, porque aqualquier persona es sicitobaptizar, con tal que tenga intencion de hazer, lo que la Iglessa pretende obrar en el Baptismo, Demanera en teimpo de necessidad quienquiera pnede baptizat hombre, omuger, aunque fean infieles teniédo la dicha intencion. Baptizando con todo fin auer necefsidad, el que no es facerdote, pecaria, mas el Baptifino feria verdadero Sacramento, co mo tiene S. Thom. 3-p. 9-67-

6. I.

E L Baptismo de agua es tá necessario para la faluacion, que sin el, o tomado realmé

te y en esfecto, o alomenos desseado tomare, ninguno se puede saluar, cóforme a lo seferiue S. lua. e. 3. Y fon palabras de Christo dize. El son crenaficiere de agua, y del Spiritu Sanctio (que es, quien no fuere baptizado) no podra entrar en el Reyno de los cielos.

Los fancios Doctores ponen tres maneras de Baptilino. El primero es de agua, el fegun do de espíritu, que le llama Baptilinus flaminio, el perese de fangre. Por cada qual de ettos se puede vno faluar. On tal que en di Baptilino de el Baptilino de el giarge fe incluya el Baptilino de agua, en desteo alomes caba que el perio de cama per fon acubir el Baptilino de agua, a puede a va persona recibir el Baptilino de agua, a puede a va persona recibir el Baptilino de agua, y procuralo quanto puede, pero estado en el te desteo unere o matanto, la tal persona el faliarari a mediante el Baptilino de el espíritu, si es Baptilino de desfeo. Y la casa da guan apera

### Baptismo.

fona fueffe martyrizada por la Fee de I E S V Christo, y la tal desseando recebir el baptismo, no pudo, sin alguna duda se saluara, media te el baptismo de su fangre, que derrama por Iesu Christo.

Ay empero entre aquellos tres baptilinos elta differécia, que folo el baptilino hecho es agua hatural imprime van acierta feñal enel anima, que llaman character, lo que no hazel os otros baptilinos, no oblitante que todos tres canían remisison de peccados, è infution de la gracia duina. Y deltos tres baptilinos folo el el agua fe dize facramento: y el baptilino del espiritino felucle llamar en la \*\*afgrada efcriptura baptilino de penitente licel lamar en la \*\*afgrada efcriptura baptilino de penitencia, por q por el fe per donan los pecados.

6.II.

M VCHO S effictos canfa enel anima del nama del paptizado el facraméro di baptifino dig namente recebido. Por q quanto a lo pri ma especiado original, el ja ma especiado original, y lla ma especiado original, y lla ma especiado original, y lla ma especiado en el nuel tros padres, por la via de en gendrarios. Ca en la milima ora que el anima es criada enel cuer po fe le pega via mancha, que fe dise original preceadory para remedio deldá mancha fue intituydo elto fanto lauatorio de el baptifino principalmére, dado que trambien libra el ani-

ma de todos los otros peccados q halla en ella

Lo fegundo, caufa en el anima vna cierta fenal que se dize character, el qual està impresso en el entendimiento : y es vna linda hermofura que da lustre particular al anima del baptizado, la qual feñal no ternan los que nofueren

baptizados con el baptifino de agua.

Y tambien este character dispone nuestra anima para que pueda recebir los otros facra mentos, de los quales todos el Baptifino es la puerta. De tal manera que quien no es baptizado de Baptifino de agua, no puede recebir algun otro facramento:y fi acafo atentaffe re-

cebirlo, cofa no le valdria,

Lo tercero, nos libra el Baptifmo de las penas à que estamos obligados por nuestros pec cados. Porque como dize S. Ambrofio, la gracia del Baptifmo graciofamente perdona todas las colas.De manera que si vna persona se muriesse luego que ha recebido dignamente

el Baptifmo, fe yria derecho al cielo.

Y puesto q el Baptismo no nos relieue de la muerte corporal, ni de la hábre, có las otras fa tigas que se llama penalidades:en la otra vida quado refufcitara, los buenos fera libres deto das estas penas, por virtud difancto baptismo conforme a lo q dize S. Pablo Corinth. 1. c. 15. Este cuerpo mortal se vestira d'immortalidad.

### Baptifino.

Lo quarto, el Baptismo obra en nosotros el Reyno del Cielo, porque nos quita todos los impedimétos para lo auer, que fon la cul-

pa v la pena.

· En lumma las cofas figuientes fon de necef fidad del Baptifmo. Materia, es a faber, Forma, y ministro que tenga intencion de hazer lo que la Iglesia entiéde hazer, y hombre que tenga voluntad de recebir el Baptismo. En los que ya fon de cdad, es meneiter que ellos mismos tengan semejante voluntad: mas los que no an llegado alla, como agora los niños, basta la voluntad de la Iglesia representada por los Padrinos, que responden a todas las interrogaciones, en persona del niño que recibe el Baptifino. Demanera q a faltar qualquiera de las otras quatro fobredichas no fe puede dar el Baptismo. Todas las otras colas que concurren en el Baptifmo fueron ordenadas para la folennidad del Sacramento. de tal manera que si las dexasse adrede el que baptiza, peccaria contra el mandamiento de la Iglefia, pero no por effo, dexaria de baptizar verdaderamente.

Dubdas. 6. III.

P Rimeraméte se pregunta, si con el Baptis mo de agua puede vno baptizar a si mismo? Alo qual respode S. Tho. 3. p.q. 66. ar. 5. que

Baptilino.

que no: porque diziendo, yo me baptizo, fe muda la forma delte facramento.

Lo segundo se demanda, si pueden muchos juntamente, baptizar vn niño? Responde S, Tho.ead.q.& art.&, q,63.art.6.que ii vsan de sta forma, Nosotros te baptizamos, no vale na da el tal baptismo: porque el ministro ha de fer vno, como Christo (cuyo lugar tiene alli) es vno. Empero si vsan todos como dize Santo Tho.vbi fup.desta forma:Yo te baptizo (lo qual acaesceria quando muchos a portia quifiessen baptizar alguna criatura) el q acabasse primero de pronúciar las palabras de la for ma fobredicha, baptizaria verdaderamente la criatura,y todos los otros no harian coía, o por mejor dezir, deurian ser castigados como rebaptizadores. Mas si todos acabassen iuntos, dize S. Tho. vbi fup. las palabras de la forma,echando el agua,o bañando al uiño en todo el enerpo, o alomenos en la cabeça, feria baptismo verdadero, y no auria muchos baptismos alli sino vno:porque Christo que bapti za interiormente supliria el defecto de los fales ministros:los quales deuria fer castigados por vn semejante desorden, y no por rebaptizadores, la hora que ninguno dellos tiene intencion de rebaptizar, ni de hecho rebaptizan, pues q juntaméte pronunciá las palabras

## Baptismo.

dela forma del Baptilmo, y junto acaban.

Lo tercero fe demanda, si puede vna perso na baptizar muchos juntamente? A lo qual responde S.Tho.3.par.q.66.art.5. que en caso de necessidad lo puede vno hazer vsando desta forma: Yo os baptizo en nombre del Padre,y del Hijo, y del Spiritu Sancto. Y expli-ca cite fancto Doctor la necessidad diziendo, que si a caso estuviessen a peligro de muerte, y no vuiesse tiempo, de baptizarlos todos vno tras otro: y creese que los Apostoles bapti zauan muchos assi juntos, mayormente que quando el Señor los embió a predicar, y baptizar, les dixo en plural. Matth. c.28. Baptizadlos. Y fi me preguntas, como puede vno baptizar a muchos juntamente, pues muchos juntos (como dicho es)no pueden baptizar a vno? Dize fancto Thom. 3. p.q. 67. art. 6. que na es todo vuo: porque el que baptiza, repre fenta a Christo, que es vno, y los baptizados por mas que fean, se hazen vna cosa con Chri ito por virtud del Baptismo.

Lo quarto fe pregunta, si à de dezir las palabras de la forma de el Baptifino el que echa el agua, o flohatra, que diga el vno las palaebras, y otro lance el agua sobre el cuerpo del niño?. A lo qual responde S. Thomas.; part. q.66, art.s., que quien dize las palabras, à de

bañar

bañar, o cchar el agua fobre la criatura. Demanera q fi va niño està en el passo dela muer te, y alli estuvies en el passo, el vno mudo, y el otro sin manos, dado que el vno lançasse el agua sobre la criatura, y el otro dixesse las pa labras de el Baptisso, no feria por ambos a-

quella criatura baptizada.

Y à fe de advertir a qui, que ay en la Iglesia diuerfas costumbres, y todas buenas y aprobadas acerca del dar el Baptifmo, porq en algunas Iglefias meten el niño dentro del agua tres vezes, y en otras vna fola vez, y otras no lo çapuzan, pero solamente le echan el agua fobre el cuerpo: y no es necessario, que se la echen fobre todo el cuerpo, pero baita, que fea fobre la cabeça , la qual es parte principal del cuerpo, por tener en ella, como tienen, la fuerça y vigor todos los fentidos interiores y exteriores. Ni haze al caso q las palabras de la forma se digan mas en Latin que en vulgar, o en otra qualquier lengua, con tal que en las rales palabras fe cóferue aquel verdadero fen tido, que à de tener la forma del baptismo or denadas por Christo: folamente que las palabras vayan juntas con la obra, que fignifican.

Lo quinto se pregunta, si baptiza verdaderaméte aquel q vsa desta forma: Yo te baptizo en el nobre del Padre, y del Hijo, y de Spis

fan-

#### Baptume.

fancto, y dela virgen Maria? Y a esto respode S.Tho.3.part,q.60.art.8. Si alli se pone aquel nombre de nucltra fenoracomo cofa en cuya virtud tiene fuerça y efficacia el Baptilino, af fi como la tiene, en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Spiritu Sancto, no vale cofa el tal Baptimo, porque el fentido de aquellas pala bras feria cotrario a la verdadera fee, la qual nos enfeña que el Baptifmo tiene virtud, y es efficaz folamente, en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Spiritu Sancto . Y afsi concluyé los Doctores, que los herejes Arrianos no baptizaran verdaderamente, fi vsaren desta forma: Yo te baptizo en el nombre del Padre mayor,y del Hijo menor,y del Spiritu fancto criatura. Porque la tal forma contradize a la fee Catholica, que nos enfeña, no auer entre las personas divinas mayoridad ni minoridad Verdad es, dize S. Tho. vbi fup. que fi alguno baptizatle diziendo, Yo te baptizo en el nóbre del Padre omnipotente, y del Hijo vnigenito, y del Spiritu Sancto confolador, que tal Baptilino feria verdadero, pues en aquellas palabras no ay cofa que a la fee Catholica có-, tradiga. Y tabien dize el mismo Doctor sancto vhi sup. que si las palabras en nombre de la virgen Maria, se ponen por deuocion en la forma ferà verdadero Baptifmo.

Lo sexto se pregunta, si se puede baptizar vna persona, que no quiere dexar algun peccado mortal, en que viue? Y a esto responde S. Thomas. 3. p.q. 68. art. 4. que no se deue dar el baptismo a semejante persona, pues enel se haze ynion de el baptizado conDios mediana te la gracia: como lo affirma el Apoftol S.Pablo a los Galat.c.z.diziendo: Todos los que foys baptizados en Christo, os aueys vestido de Christo, esto es, os vnistes con el mediante la gracia, que os es dado en el Baptifino. Y porque la persona que no quiere dexar el pec cado mortal, no puede fer vilida con I E S V Christo, por esso no deue ser al Baptismo admitido, puesto que si lo recibe, sera verdaderamente baptizado el tal: mas en femejante Baptismo, aunq recibiria el caracter, no empero la gracia baptifmal.

Lo feptimo fe pregiunta; if fe hallafio vna criaturia, dela qui del pues de auer hecho di ligencia fufficière, aun fe dubda fi es baptizada, fi e podria tormar a baptizar? Alo qual ref ponde 3. Thom; 3-par., 66-artic., 9. conforme al decreto de Alexandro tercero. C. Degubsus debep-, que fi, e qual decreto dize afii. De aquellos que fe duda fi fon baptizados, fea el Baptifimo porla forma figuiette. Si tu eres baptizado, yo no te baptizo, mas fino eres baptizado, yo no te baptizo, mas fino eres baptizado.

### Baptismo:

tizado yo te baptizo en nombre del Padre, y del Hijo;y del Spiritu fancto.

Lo octano se demanda, si puede en algun ca fo fer el niño baptizado enel vientre de fu ma dre? A lo qual respode S.Tho. 3.p.q. 68. art. 11. que no se puede hazer, porque ninguno puede nascer spiritualméte, q primero no aya nas cido fegun la carne: como dize S. Augustin. De suerte q como la criatura q esta detro del victre dela madre no es aun nascida, ni salida a luz, no puede fer baptizada. Porque la perfo na en el Baptismonalce espiritualméte. Dize demas desto S. Tho. vbi sup. que por ninguna via la madre se à de abrir, para que la criatura configa el baptismo, pues como dize S. Pablo, No se deuc hazer males, por que salgan dellos bienes. Y por la misma manera dize nuestro Doctor fancto, que si vn niño estudiesse para morir, y el facerdote no tuniesse có que facat agua de vn pozo;no dene lançarlo dentro,antes a de fuffrir q le muera fin baptifino. Pero dize S. Tho. 3.p.q. 68.art. 11. que fi vna muger preñada muriefle, y en el vientre le fintieflen la criatura viua, podria ental caso abrirel cuer po de la madre, y facada baptizarla. Y tambié dize efte Doctor fancto, vbi fup, que fi la criatura facasse la cabeça,y estunieste a peligro de morir antes q del todo nacieffe, podria en tal Baptifmo?

16 cafo fer alli baptizada, echandole agua fobre la cabeça: diziendo las palabras de la forma del Baptifmo: pues (como ya està dicho) la ca beça es parte muy principal del cuerpo. Que si acaso la criatura sacasse la mano solamente o el pie, quieré algunos Doctores piadosamé te sentir, que se podria baptizar en aquel mié bro. Verdad es, q en el primer caso no se deue tornar a baptizar el niño, que fue baptizado en la cabeça: y en el fegundo, q es en alguno de los otros miebros le à de baptizar, diziendo: Si no eres baptizado, yo te baptizo en nóbre del Padre, y del Hijo, y del Spiritu Sacto.

Lo noueno le demáda, que fignifică aquellas ceremonias de que vía el Sacerdote, quádo baptiza algun niño? A lo qual responde S. Thomas . 3. part. q.66. art. 10. que la criatura que à de ser baptizada, quato a lo primero es vngida con olio Sancto en los pechos, para q reciba el don de el Spiritu Sancto, y lance de fi el error y la ignorancia, y reciba la fancta fee. Porq como dize fan Pablo. El justo vine por la fee. Tambié es vugido entre las espaldas, para que se vista de la gracia de el Spiritu Sancto, y fe despoje de toda negligencia, y descuydo,y se exercite en buenas obras. Por que mediante el Sacrameto de la fee aya limpieza de penfamiétos en el pecho, y fortalexa

#### Baptismo.

de trabajos en las espaidas. Finalmere al baptizado ponen van copa blanca, que fignifica la refurrection, para la qual son regenerados los Christianos por el Baptismo. Demas desto aquella ropa blanca significa la pureza que la persona deue conservar despues de auer rece bido el Baptismo, conforme a lo que S. Pablo escriba de la persona de la come de la come se para persona de la come de la come de la come de la come para la come de la come de la come de la come de la come persona de la come de la come de la come de la come persona de la come de la come de la come de la come persona de la come d

En conclusió, que todas las ceremonias de que vía el Sacerdote administrando el Baptifmo, firuen para folennidades de el. Y puesto queno fean neceffarias para auer de baptizar, no fon empero superfluas, antes obran algunos buenos effectos en el coraçon del Chriftiano. Porque lo primero despiertan la deuocion y reuerecia para con aquel facramento. Porque fi pufieran al niño en el agua fin alguna ceremonia, con folo dezir las palabras del Baptilino, facilmente fe dieran a entender algunos no fer aquello otra cofa que yn puro lauar el cuerpo. Demas desto aquellas ceremonias enfeñan a los Christianos, que los sim ples que letras no faben, an de fer doctrinados por algunas feñales visibles, como fon los dibuxos y ceremonias. Y afsi por las ceremonias del baptismo se enseñan los simples,o alomenos se nueuen a preguntar que significan

fican aquellas fenales vifibles del Baptifino, Y en fin que por las oraciones y bendiciones g alli fe hazen, fon refrenados tos demonios, para que no impidan el effecto del facramento. Y entre todas las cretenonias que fe hazent en efte facramento, ay tres dignas de confideracion: las dos fe disen Catechifino y Exorcifi mo, las quales enel Baptifino procèden como preparacion para dignamento, fegundize San to Tho. 3, P-4, T-tecebir elle facramentos.

Catechismo, es vna instruction que se haze antes de dar el baptismo. Y à se de aduertir, q pone Sato Tho.3.p.q.71,arti.4.quatro differencias, ò maneras de instruyr. La primera de las quales fe llama inftructió connertina ad fidem, la qual S. Dionif.2.cal.hier.atribuye al Obispo, y puede conuenir tambien à qualquier predicador:y lo milmo a todo Christiano. La segunda se dize instruction de los principios dela fee, que fon los articulos, en los quales se contiene lo que à de creer cada qual de los Christianos, y como se an de auer en el recebir delos facramentos: y esta pertenece a los ministros segundariamente, y a los Sacerdotes, como proprio dellos. Latercera fe dize instruction de como à de connersar el Chri-Riano:y esta percenece alos padrinos. La quar ta fe dize initruction de los profundos myflerios

### Baptismo.

rios de la Fee, y perfection de la vida Christiana, cuyo exercicio toca a los Obispos.

Exorzifmo, es adjuracion, o mandamiento. que se haze al demonio, para que salga de aquel cuerpo, si a caso està enel, como es en los que llaman endemoniados : o porque no im-, pida la falud de aquel que se ha de baptizar, ni antes del baptifino ni despues : lo qual haria eldemonio ganofaméte, teniédo como tie ne antes del baptismo alguna potestad en la perfona,a caufa del pecado original, y tábien de los actuales, fi alguno tiene. Y alsi la Iglefia ordenò fanctamete, que fehaga el Exorzifmo antes que baptizen la criatura, para lançar el demonio dela potestad que tenia en el que no era baptizado, y esto significan los fopios que da el facerdote hazia el niño, comen çando el Exorzifmo. Luego pone las manos fobre el que se à de baptizar bendiziendolo, para figuificar q cierra la puerta al demonio. porque no buelua. De aqui pone fal en la boca dela criatura, y mojale con la faliua las ore jas y narizes, por lo qual fe entiende el recebir la doctrina de la fee, que oye con los oydos, recibe y a pruena, fignificado por aquelmojar de nariz, como que fiente el olor de la fee, y con la boca lo confiella. Finalmente lo vogen con olio,porque fea mas apto para pe-

# Baptilmo.

lear côtra los demodios. Y determina S:Tho.
3,p.q., 7, a.tr. 3, que el Exorzifmo no folamen
te fignifica, pero tambien effectual o que fignifica, poró de otra manera no víaria la Iglefica de palabrias Imperatiusa, quando haze el
Exorzifmo, diziendo. Ea pues maldito diablo
fal fuera. Y lo milmo dize fia Auguilin en el
libro intitulado, De Symbolo.

La tercera ceremonia es delos Padrinos, a los quales liaman Padres espirituales, y esta fne introduzida en la Iglesia por los fanctos Apostoles de Iesu Christo , como dize fancto Dionys,vlt.cap.ecclefiaft. hierar. cuyo oficio es quanto alo primero responder por el ahija do a las preguntas que le hazen diziedo, Credo . Y dize esto fancto Thom. 3.p.q.71.art.1. que por esta palabra, Credo, que el Padrino dize: cóficfia en nombre del nino, la fee de la Iglefia, no dize q quando tendra discreció fit ahijado creera, ca entonces dixera Credet, y no como dize Credo. Pero dize S. Tho. q por aquellas palabras q dize el padrino, q es Credo, es obligado el niño a creer, quado tuviere discrecion. Y no es inconveniente, q en las cofas q fon necessarias para la faluació, obligue vno a otro. Tábien los Padrinos an de to mar el niño d'la pila del Baptifino,como quié. lo recibe , para instruyrlo, y defenderlo en

# Baptifino.

lo que a la fee catholica y vida Christiana toca. Porq los Padrinos (on como ayos y maestros espirituales, y como amas de leche de doctrina christiana, q dan asus hijos espirituales. Y assi concluye S.Tho.3.p.q.67.art.7.que fon obligados los Padrinos a instruyr afus alii iados enla doctrina Christiana, pues que cada qual deue hazer el oficio de que se à encargado. Verdad es (como dize S. Thomas ead. q. art. 8.) que quando los baptizados fon hijos de Christianos, y se cree piadosamete que sus padres ternan el cargo y folicitud, de enfeñar a fus hijos la doctrina Christiana, q en tal cafo fe pueden escufar los Padrinos de instruyr y enfeñar, a los que tomaron en el Baptifmo por hijos espirituales. Pero en caso que los padres carnales fe descuyden de enseñar asus hijos, lo que les cumple para fer buenos Chri stianos, o li acaso son ignorates (que ni an sabido,ni curado faber la doctrina Christiana ef tã los Padrinos obligados a enfeñar a fiis ahijados. Y si por caso los padres naturales cayessen en alguna heregia o insidelidad, deuen los Padrinos tomar y conferuar los ahijados enla fee carholica y vida christiana pudiendo lo hazer. Por donde tengo por cofa peligrofa fer Padrinos los q no fabé la doctrina chrittia na, porque se obligan a enseñar, lo que no saben

Baptismo.

19

ben ellos. Y S.Diony's dixe, g es menefter que el Padrino que faca dela pila al baptizado, lea doéto. Y dize S.Tho.ead., art. 8. que fife admiré por Padrinos algunas perfonsa fimples; fe haze porque le pretupone, g las cofas pertenecientes a la vida Chriftiana y a la fee, fon publicamente a todos manifettas.

Y porq en ella nueftra infelice edad fe conoce claramente, quanta ignorancia fe halla
en las cofas q pertenecé ala doctrina Chriftia
na, mire muy bien el q quificer fer Padrino,
el oficio aque fe obligas, y pódere a quellas palabras, que dize s. Augustin en vn lermon de
la Padeuta A voforero asils hombres como mu
geres, que aueys fido Padrinos, auifo y exhor
to, q advirtays, como foys fiadores en el acaramiéto de Dios, por aquellos q fuviltes por
bien, leuantar y tomar de la fagrada fuéte de
el Baptífino.

### C A P. IIII. Q V E T R A T A del fancto Sacramento dela Con-

firmacion.



Onfirmacion es Sacraméto que da vna cierta fortaleza, para confesiar exteriormen te las cosas de la fee sin temor,y có grade cóstacia,no obstante qualquier tormen

### Confirmacion

to, El facro Cócilio Tridentino. Cano. r. deter minò accra delte facramento por la forma fi guiente. Si alguno dixere que la Confirmació es vna ceremonia ociofa, y vana delos que fon baptizados, y que no es verdadero, ni proprio facramento, fea excomulgado.

La materia delle facramento esla Chrifma que es olio mezclado có balfamo todo confa grado. Defuerte á tres cofas fon neceflarias para la materia delte facramento. Olio (es afa ber) Balfamo, y Bendicion. Mezclan el olio có el balfamo, ybendezidos llaman los Chrifma, la qual es propria materia defte facramento, como dize S. Tho. 1, D. q. 7, art. z. & z.

La forma delle facramento es. Yo te feñalo co la feñal de la Cruz, y te confirmo con L. Chrifma de fas lud, en el nombre del Padre, y del hijo y del Spiritu fancto,

Amen.

El ministro ordinario deste facramento, ne cessariamente à de ser el Oblispo, destrete si ninguna otra persona, sino el prede construar, segun sue determinado en el Concisio Tridentino. Sest. 23. cap. 4. de construatione. Y porque este nucltro librito se escriue para los Prelados inferiores si son los Curras, asseguales no toca el administración deste

facramento, no tenemos mas

CAP. V.

# CAP. V. QVE TRATA

Euchariltia.

mento dignissimo v nobilissimo, enel qual està realméte todo Chri to. Y assilo determinò el facro Có cilio Tridentin. Sefs. 13. cap. 1. diziedo. Qualquier que negare, estar en el Sacramento de la Enchariftia verdadera, real, y fubítácialmé te, el cuerpo y fangre junto con el anima,y di vinidad de nueltro Señor Iefn Christo, y por el configuiente rodo Christo, diziendo que alli està como en señal, o figura, o virtud, sea excomulgado. Este Sacraméto difiere delos otros en dos cofas, la vna, que Christo està en este substancialmente, y en los otros sola vna cierta virtud de Christo: la otra es, que como dize fancto Tho. z.p. q. 65. art. z. A efte Sacramento fe ordenan los otros como a fin-

La materia delle Sacrameto es dos cofas. Rá de trigo, y vino de vuas. Y no haxea l cafo fies mucha la cătidad o poca, có tal di e conferue la naturaleza del pày del vino. Que feà éltas dos cofas materia delle Sacramento, fe pruena en que Chifto quando lo infiltuyò el jueues dela Cen, cólagrò el pan de trigo, y el jueues dela con, cólagrò el pan de trigo, y el

.

### Eucharistia.

vino de vuas, como està escripto en S. Math, c.26. El agua que se pone enel caliz, no es necessaria para la cósagració dela sangre, como declara S. Tho. 3.p.q.74.art.7, dado que peccaria el facerdote, que la dexasse de poner.

La forma deste Sacrameto es doblada, no menos que la materia, y assi ay dos maneras de forma, vna para consagrar el pan, y otra

para confagrar el vino.

La forma para confagrar el pa, es esta : Hoc est enim corpus meum, que quiere dezir. Este es

verdaderamente mi cuerpo.

La forma para cólagrar el vino, es la figuide te. Hie eft emi edix, simpains mei, nou er ateru teftamèti, my fierti fidei, qui pro vobis, er pro multis effundeux in remifilouen peceatorum. A quella palabra, Emin, e en inguna de las dos formas es necefaria, y afsi aunque la dexaffe de pronunciar et facerdote, condagra, adacó q peccaria, fino la dixeffe, como dize S. Tho. 3, p. q. 38. art. 3,

Y puesto que aya en este Sacramento dos materias y dos formas, no por esto es mas que so lo lo Sacramento, como lo enseña doctamente sancto Thomas 3, p.q. 73, art. 2.

El ministro deste fanéto Sacramento essolo el Sacerdore deuidamete ordenado, como se determino en el facro Concilio Lateranése, en tiempo de el Papa Innocécio, III. ex. de fu.Tri,& fide chathoti.capitulo.firmiter.

E L effecto deste fancto facramento se puede cósiderar en dos maneras: la vna segun que es facrificio y la otra es en quato es sa

que es facrificios y la otra es en quato es fa craméto. Cóficizado como facrificio (que es como offrecido a Dios é memoria yreprefen acion de la pafsion de Iefu Chrifto) aprouecha no folo al que dize la mitia, pero tambien a los otros. Y detla manera el effecto delte fa cramento es impetrar la gracia y perdon delos pecados, y fatisfazer por las penas que fe merce por ellos en aquellas perfonas porlas quales fe offrece. Y el ho effecha fegun la me dida de la deucoio adellos.

Confiderando la Euchariftia fegun que es facramento, elto es, fegun que es alimento fipritual,tiene configo dos effectos, principal el vuo, y el otro configuiente, o menos, princi pal. Espurse el primer effecto delle fancto facramento vna nutricion) e riança espiritual, para la quale so ordenado, y effectuale aquefle criar mediante vna cierta vnion, que se laze entre Chrilto y los miembros de la Igleita, obrando por gracia, fegun a quello de S. Ambrofío, Espan de vida eterna, que suficienta y fortifica la instancia de nuefras animas. Por lo qual dize Sancto Thom.; p.q., p.a.r., que

### Euchariftia.

aqueste pan haze acerca de la vida espiritual, todos los effectos que caufa enla vida corporal el manjar del cuerpo,y es q fustéta, auméta,repara,y deleyta la vida corporal. Otro ef fecto tiene, que se sigue del primero, y se llama indirecto y consecutino, el qual es remisfion de peccados, ca por este Sacrameto cosigue alguna persona, no solamente remission de la culpa, mas tambien de la pena, y no de toda la pena, pero de parte della, mas o menos fegun la deuocion y feruor que tiene, Y en esto se diferencia el Sacramento del Baptifmo deste Sacramento, porque aquel obra remissió de todas las culpas, y de la pena por ellas deuida, lo q no haze la Eucharistia, como dize S. Tho. 3. p.q. 79. art. 5.

Este Sacramento necessariamente à de tener materia, forma, y ministro facerdote, que tenga intencion de cólagrar, o alomenos entienda hazer, lo que la Iglesia pretede hazer,

Todas las otras cofas enla mitia fueron infitinydas acerca delte fancto Sacramiento pa ra folennidad del , y alsi aunque las dexaffe el facerdote, confagraria el pan y el vino, dado que pecaria graumente, como tranfigreffor delos preceptos de la Iglefía.

Dubdas. 6.11.

Primeramete se preguta, si el pă de ceteno

puede fer materia deste sacramento. Aloqual responde.S. Tho. 3.p.q.74.art. 3. tratando de la materia del,y dize. Quanto alo primero, q el pan hecho de céteno puede fer materia de ste sacraméto, pues el céteno es trigo sembra do en tierra flaca, y en ello se conserna la espe cie,onaturaleza del trigo.Pero dize que el pã hecho de ceuada, de espelta, o d farro, no pue de ser materia delte facraméto, por ser como fon todas estas cosas dotra naturaleza differé te dela del trigo. Y no obstáte que el farro sea cierta especie de grano muy semejate a la del trigo, toda via es de diuería naturaleza: para lo qual S. Tho, vbi fup.pone exemplo enel lobo, q parece mucho al perro, y es de otra differente especie. De mas desto dize S. Tho. vbi fup.que si la harina de trigo es mezcalda con la del ordio,espelta,o farro,o de qualquier es pecie de otro grano, y la cantidad delas otras harinas es mayor que la del trigo,o ygual : el pan amaffado de femejantes mezclas no puede fer materia deste facramento, por fer,como es, aquella harina ya de otra naturaleza. Verdad es, que si esta mezcla de las harinas dela ceuada y de los otros granos fon de menor cantidad que la harina del trigo, puede fer elpan de alli hecho, materia delte facrame to:pues lo poco fe comprehede en lo mucho.

### Enchariftia.

Es menester assi mismo, aniassar có agua natural la harina del trigo, para que della fe ha-ga conueniente pă, que pueda fer materia de-ite Sacramento. Por q dado que la harina sca de trigo, si se amassa con agua rosada, o co otro qualquier licor, no pucde fer materia de q fe haga este Sacrameto: lo qual dize sancto Tho.3.p.q.74.art.7. Pero à se de enteder esto que toda o la mayor parte del agua fuelle artificial y no natural:porque si en pequeita catidad se pusiesse, no impediria para que aquel pan no pudiesse consagrarse, y ser hecho del che fancio Sacramento. A lo vitimo dize S. I hom, que la massa cruda no puede ser mate ria deste Sacramento, porq aun no es pan, de que los hombres ordinariaméte fe fuitentan, y alsi es necessario que la cuezan al fuego,para q pueda for materia deste Sacramento. De fuerte que à de ser pan de trigo sin leuadura, o con ella. Porq los Griegos confagran el pã liudo, y nofotros los Latinos fenzeno, todo lo qual es verdadero pan de trigo, aun q pecaria el Sacerdote Latino, fi confagrafie pa con leuadura: como dize S.Tho. 3.p.q.74:art.4.

Lo fegundo se pregunta, si puede ser el vinagre materia deste Sacrameto? Alo qual res ponde S. Tho.3. p.q. 74. art. 5. quanto a lo primero, q el vinagre del todo agrio, no puede ser

fer materia deste Sacraméto, assi como ni el pan de trigo que ya estuviesse podrido, lo podria fer. Pero dize el milino Doctor fancto vbi fup. que si el vino se va haziendo agrio, y no à llegado à ser del todo vinagre, se puede confagrar: como tambié el pan, que va camino de podrecerfe,mas aun no es podrido. Di ze demas de esto el mismo Doctor fancto vbi fup, q el agraz no puede fer materia deste Sacramento, porque dado que està en camino de hazerfe vino, aun no lo es, y afsi lasvuas no pueden fer materia, porque no han llegado a fer vino. Tambien dize S. Thom. vbi fup. que el mosto puede ser consagrado, por quiene ya naturaleza de vino, dado que peccaria el Sacerdote, que sin necessidad consagrasse moito, por no estar del todo fazonado. Bié que auiendo necessidad, se podria exprimir en el caliz vn razimo de vuas, y confagrarfe,como dize Papa Iulio de Confec diftin. 2. can. Cum onine, verbo, Sed fi neceffe. Lo tercero fe demada, si en las especies del

pan y del vino està to do Christo? Y a esto ref Para quanto a lo prier por cofa certifsima, que todo entero Chia orde gre, fu anima, y fu diuinidad eftà en cada vna delas dos especies deste Sacrameto, como fue deter-

### Eucharistia.

determinado en el facro Concilio Tride. Seffio. 12.can. 1. de Euchariftia, Verdad es, g de vna manera està Christo so las especies del pa y de otra fo las de el vino. Poro debaxo delas especies del pan cità el cuerpo de Christo, ex vi verborum fignificationis, y la fangre por vna real compania: ca vn cuerpo viuo (qual es el de Christo en este Sacramento) no està sin fangre,anima, y dininidad. Pero debaxo de las especies del vino està la sangre de Christo. por virtud de las palabras de la Confagració, y fu fanctifsimo cuerpo por vna copania real, assi como el anima y divinidad está alli tábie: ca la fangre de Christo no està separada de el cuerpo, como fue enlos tres dias de fu muerte. Por donde si en aquel intermedio se cele-, brara este Sacramento debaxo de especie de pan, estuviera el cuerpo de Christo alli sin san gre: y la fangre fo las especies de el vino fin el cuerpo. Demas desto dize S. Thomas. q. par, quæ.76. artic. 3. que no folo està todo entero Christo debaxo de las especies del Sacramen to, pero tambien debaxo de qualquier particula de la hostia por mas pequeña que fea-Demanera offi

Demanera d fi la hostia cosagrada se dividiesse en diez,o doze,o mas pedacicos, y la especie del vino sues

fe repartida en muchas partes, en cada particula quedaria Christo,y no mas, ni mayor en la mayor parte,que en la menor:dela manera que vn espejo, el qual hecho pedacicos, en cada vno de ellos fe vecla imagen que antes de quebrado se vehia en todo el. Y no solamente dinidida la hostia y vino del caliz està todo en tero Christo en cada vna de las particulas, pe ro rambien estando la hostia entera, esta rodo Christo en cada vna de las particulas della y dela fangre. Y es la razon porque Christo està en la hoitia como la fubitancia racional, que està toda en todo, y toda en cada vna de las partes : que assi el anima està toda en todo el cuerpo,y toda en cada parte del cuerpo.Y de sta manera quado se parte la hostia no se haze dinifion del cuerpo de Christo, porque es incorruptible, y por el configuiente indivisible; pero dividente las especies facramentales, la cantidad(es a faber) ia redondez, y la blancura, con las otras cofas femejantes.

Lo quarto se pregunta, que es lo que demuestra la palabra, hier, quando el facerdote confagrado dise, plue es fema corpu memo 2.A lo qual responde S.Tho., part.q.78.artic.s.que no muestra el enerpoche Christo, porsí seria el sentido:El cuerpo de Christo, porsí serio Christo, ni demuestra la substancia del pa. ca se feria

### Eucharistia.

feria dezir, La fubstácia del pan, es cuerpo de Christo:lo que es falso. Y assi aquella partezica. Hoe, muestra la substancia en comun sin ca lidad,efto es,fin forma determinada. O fi mas quifieres, muestra lo que debaxo de aquellas especies en general està contenido. Y porque las palabras dela forma hazen lo que fignifican, por tanto esta diction, Hor, muestra la substancia en comú por el vitimo instante de las palabras : como fi dixeffe : La fubítácia ç antes era de pan, agora mediante la virtud de estas palabras se ha convertido en substancia del cuerpo de Christo. Demas desto dize S. Thomas, que enla conersion hecha de substacia de pan, en fubítácia verdadera del cuerpo de Chrifto, ay muchas marauillas que fobrepujan a toda sciécia natural, porlo qual se denen ci cer, y con la fee predicar.

nen creer, y con la rec predicar.
El primer o milagro que fe halla enefla con
version es, que despues de hecha quedan los
accidentes lin fubjectoscomo es, la câtidad, la
blancura, el fabor, y olor, y las otras cofas femejantes, que llaman accidentes: los quales
antes dela consagración fe fubjectanan en la
fubstancia del pan: mas despues de hecha la
diunia conversión, quedan sin fubstentarfe
en la substancia del pan, ni enla del cuerpo de
Christo, mas antes las calidades, que son, sia

Eucharlftia, 25

blancura, el fabor, y el olor, fe fubjectan en la cantidad, la qual fe infleta enla virtud diuina. Tambien es milagro, que aquellos accidé-

tes podria alimentara van perfona, ni mas, ni menos que haria la fibilitancia de el pan, y del vino, fi alli elituvieră. Y mas, que aquellos accidentes fe pueden corromper, dellos engendrarfe alguna otra coda : como agora fi fe quemaffen, conuertirfe en ceniza, y pudriendofe engendrar gulanos, o alguna otra feme-

gendrarfe alguna otra cofa : como agora fi fe quemaflen, contertirfe en ceniza, y pudriendofe engendrar gufanos, o alguna otra femejante cofa. Milagro es effo mefino, eftar el cuerpo de Chrifto tanto tiempo debaxo de aquella sefpecies, quanto fe confernan enteros los acci-

dentes y afsi corrompidos ellos en el eftoma go, o en otra qualquier parte, dexa de citar a-lli el cuerpo de Chrifto, como Dios dexa de elfar en la criatura, quando fe corrompe, y de xa de fen. Defuerte que fi enté vino confagrado echan vna gran cantidad de agua, dexa de fen alli la fange de Chrifto, porque han dexado de fer aquellas efpecies delvino, Y fi puilef fen ygual cantidad de agua, o de no de devino e fen ygual cantidad de agua, de ce drar alli la fan gre de Chrifto, por que tambien alli celfan aquellas efpecies del vino, Y fi acafo en el vino, confagrado pullefien cantidad de do tro vino.

\*

# Eucharistia.

fin confagrar, demancra que todo fueffe mez ciado: tambié dexaria de ler alli la fangre de Chrifto: porque dado que las efeccies de timo mezelado, y las del vino confagrado fean de vna mifina naturaleza,no fon con todo effo dev na mifina naturaleza,no fon con todo effo de meca ma meta posta de agna, o de vino para cofagrar, o de qualquier otto licor, dexaria de fer la fangre dec'hrifto debxo de aquella par tezica con que fe nuezela femejate gota, o go as pocas, y queda en las oras partes, o que no a podido mezclarfe, como dize S. Thom. 3, part. qualk. 7, ya.t. 8.

No memos es milagro, que Chritlo chê en el ciclo, y juntaméte en efie altar, y en aquel, y en mil otros, y en todos los lugar es dode fe confagra la holtia, y tan grande eftà en la holtia peque acomo en la grande, y tan grade y tan poderolo enel altar cemo en el Cuclo. Y comiendo cada dia el energo de Chriflo, y be viendo fu fiangre preciofa, jamas lo acabamos in podemos acabar: todo lo qual fe haze por la diuina virtud, y por effo es cofa admirable a nueltros ojos. For dode todas eflas cofas fe an de ercer y confessar, pero no efcudrinar a fuerça de nueltros ojos. For dode todas eflas cofas fe an de ercer y confessar, pero no efcudrinar a fuerça de nueltros ojos.

nos turbe la grandeza de rá alto mysterio: có forme a lo que dize Salomon. El escudriñador de la Magestad dinina serà oprimido dela gloria y resplandor siyo.

Lo quinto se pregunta, si podrian muchos sacerdotes jitros coiagrar va hodina? Y a elto dize S. Tho, 3-par., 8.3.art., 2 une s. Porque asis como los Apostoles cenaron en vno con Christio, no menos los que se ordena de facerdotes, celebran juntaméte con el Chipo que los ordena y ni por cilo es vilto repetirse la cofagración iobre vna mesima hodia. Por se como dize lunocen. Il I. La intención de vodos se da de referir a vantes montante.

Lo fexto fe demanda, fem la hoftia confagrada fe moftrafle care humana, o en ci vino confagrado fe moftrafle fangre humana, que la vino confagrado fe moftrafle fangre humana, que haria elfacerdote/fi deuria comer aquella car no, obeuer la tal fangre/fice/ponde Santo-Tho mas 3, part.que/f. 18. Xart. 4, que fi miraculofamente el cuerpo de Chritto, o fi fangre fevie fe en el atar fo especio de carne, o fangre, no lo deue comer ni bouer el facerdore. Porque como dize San Hierory mo en el Lenireo. Licito es, comer la hoftia que maraulifo famé te fe haxe en memoria de Chritto, pero no ce licito, comer de açi facrificio q Chrifto en la Crus ofrecio en qui propia el epocie. Y li me de

# Eucharistia.

mandas, q fe hara de aquella carne y fangres digo con Santéo i homas, spart, quart, 76.arci.S. que fe deue guardar en algun vafo hone ito. Vorque no fe à de creer, que la tal carne, o fangre fe ala mefina de Chritto e antesa slguna conuerition o mutacion caufada miraculos functes de algunos accidentes (como a Dios fluebien vifto) que fon la figura, el color, y el olor quedando la mefina cantidad que antes en la holtia cfatua. Y elto porque allí fe vea carne o fangre, o algun nino por la falud de al gunas perfonas.

Lo feptimo se pregunta, si puede el mal Sacerdote confagrar la hostia? Respode S.Tho. 3.part.quæft.28.artc.7. Diziendo quanto alo primero, que fi. Porque (como dize S. Auguitin) ninguna cofa menos haze el mal facerdo te, que el bueno. Ca la confagracion no fe ha ze, por merecerlo el que confagra, pero en la palabra del Criador, y en virtud de el Spiritu fancto. Por donde la miffa del mal facerdote no tiene menos valor de parte del facraméto o facrificio, q la del bué ministro sauno quato a las oraciones que precedé de la deuoció del facerdote, mas vale la missa q dize el bueno, que la del malo. Demas delto dize S. Tho. ;. part.quæft.82.art.7. que los hereges fcifmaticos,y excomulgados tienen potestad, para có fagrar, fiendo Sacerdotes: y es la razon, porq ni la heregia, ni la feilma, ni la excommunion quita la potestad Sacerdotal a los ordenados: en cuyo argumento, quando los reconcilian con la Iglesia, no se tornan a ordenar. Tabien aquella potestad y character està en el anima tan fixa, q por ninguna manera se puede quitar. Y assi pueden los tales confagrar, y fuconfagracion es valida, no obitante que pequen granissimamente. Por el mismo caso dize fancto Thomas. 3. part. quæft. 82. articulo 8. que el facerdote degradado puede confagrar, como antes que lo degratien: porque alli folamente lo prinaron de el vio de la potestad facerdotal, y no della, para que no pudiesie confagrar.

Lo octano fe pregunta, fi puede el facerdote vedar la recepcion del fancio Sacramento, al que eftà en peccado mortal, fi o demanda? Y digo con S. Tho.; p., g. 80. art. 6. ĝi fe spubli con pecador (como fon los publicos logreros, homicidas, ladrones, amácebados, y otros de efte jaez) les puede veder el recebir el cuerpo facratifismo del feñor. Porque como dize S. Cypriano ad fratré Euchratium, no conuieme a la divina Magellad, in ala doctrina Ecclefiaflica, que la honra de la Iglefia fea enfusida con tan fue zontagion de infamia. Pero fi el con tan fue zontagion de infamia. Pero file

#### Euchariffia.

ral fuesse pecador secreto, no le due negar la facra comunion, pidiendola el, porque seria infamarlo: para lo qual nos dio Chritico exem plo, quido no nego in cuerpo a sudas el traydor, dado que fabia muy bien quan maluado era, y el peccado en que estaua.

Lo noueno se preginta, si es impedimento a vuo para connigar, aner aquel dia comido, o benido alguna cofa? Respode S, Thomas. 3. par.q.80.art.8.que conforme a la ordenación dela Iglefia impide la comida o benida antes de comulgar, Y assi dize S. Augustin: A queri do el Spiritu fancto, que en honra de tan gran Sacramento, lo primero q aquel dia entraffe por la boca del Christiano, tueste el sacratissimo cuerpo de Christo, antes que ninguno de los otros manjares. Tambien dize S. Tho. vbi fup, que si passada la media noche comiesse, o benieffe vno alguna cofa , no puede aquel dia recebir el fancto Sacrameto, anno durmieffe despues, y vniesie cumplidaméte dirigido la comida y benida. Porq para cumplir co el pre cepto de la Iglefia, de recebir en ayunas efte Sacramento, no importa auer dormido o no, dado q haze al cafo quanto a la turbacion del entendimiento á tiene quien no à dormido,o digerido. A lo vítimo dize S. Tho. vbi fup. q al entermo fe puede administrar este S. Sacrameto despues de comido y beuido, puesto en peligro de muerte:como està determinado d confec.dift.2.presbyt.porque no acaezca mo rir fin comunion.

Lo decimo se preguta, si el sacerdote (a quié la cósciccia de algun peccado mortal remuer de) puede celebrar elte sacraméto sin primero confessarse, teniédo oportunidad de cofesfor? Digo q el tal facerdote y qualquier Chriftiano, q có escrupulo de peccado mortal osa fin cofesiarle recebir este lancto facramento, pecca mortalmente, dado q se persuadiesse te ner contricion, como fe determino enel facro Cócilio Tridét.Seff.13.c.11.el qual excomul ga toda persona q tuniere, predicare, disputa re,o defendiere con pertinacia lo contrario. Lo vndecimo fe demanda, filas ceremonias

de que vía el facerdote celebrado misia, figni fican algo. A lo qual dize S. Tho. 3, p.q. 83. art. 5 que todas tienen alguna fignificacion. Ca en la celebracion deste facramento se representa principalmente la passion de Chuito, la qual como quiera que tuno principio, medio, y fin (pues que fue vendido el Señor, prefo, crucificado, y estuno enla Cruz clauado por espacio d'tres horas) a esse sin se haze tatas ve zes la feñal dela Cruz, y esto sobre la hostia, o fobre el caliz,o fobre todo juto,para declarar Ď A diucrios sheet,

# Enchriftia.

diuerlos paffos dela paísion, en cuya fignifica cion estiende tambien el Sacerdote los braços,yhaze muchas otras cofas,como espartir la hostia entres partes, vna delas quales lança dentro del caliz; para fignificar el cuerpo de Christo, el qual es ya relucitado, esto es, por fignificar a Christo y a la virgen sancta Maria, co todos aquellos fanctos que ya está en cuer po y anima con Iefu Christo. Y las otras dos partes que recibe el Sacerdote fignifican los Christianos que aun caminan sobre la tierra, los quales estan vnidos con Christo mediante el facramento, y fon afligidos a la manera del pan, que siendo comido padece affliction entre los diétes. Y muchas otras ceremonias ay enla celebracion deste sacramento, las qua les alléde detener fus proprias fignificaciones firuen para folennidad del facramento, y para despertar la deuocion en el pueblo : como es et incenfar, los cirios encendidos, y diuerfas inclinaciones.

Lo dozeuo fe demanda, como fe puede a cu dir a remediar los defectos que fe offrece acer ca del celebrar la mifia? Y dize S. Tho, 3, part, q.83, artic.6. que endos maneras: la vua preuiniendo para que no fe figan, la otra remediando lo que fe a feguido en cita manera.

Primo, fi acaeciere, que confagrada la ho-

ftia el Sacerdote muere fin confagrar el vino del caliz, o si despues de consagrado lo vno y lo otro, antes de fumirlo, o le tomare algun ac cidente que le impida recebirlo à de fuplir otro sacerdote por el, començado la missa desde agi passo donde la dexò el otro : como està determinado enel decreto.7.q.1.cap.nihil.Pe ro si no à consagrado cosa el primero, no ay necessidad que otro continue la missa. Tambien dize S. Thom. vbi fupra, que si despues de aner confagrado fe acordare el Sacerdote, q a comido, o benido alguna cofa, ò hecho algú peccado mortal de que no se ha confessado,o incurrido en alguna excommunion de que an tes no tenia memoria, con todo esso no deue dexar la missa:pero cótinuarla, y sumir el cuer po y fangre de Christo: teniendo dolor de lo que à hecho, con proposito de confessarse, y procurar el abfolución acabada la milla; le cree piadofamente que es abfuelto de todo, porel summo Sacerdote Christo. Que si antes de la confagracion fe acordaffe de algunas de lasdichas cofas, lomas feguro feria (mayormě te fino es ayuno, o està excomulgado) dexar de profeguir la missa, si lo pudiesse hazer sin gran escandalo.

Demas deito dize S. Tho.vbi fupra, q fi el Sacerdote despues de auer consagrado la ho-D 5

### Euchariffia.

Hia viere que no ay vino, ni agua enel caliz, lo dene poner de prefto y confagrario : y fi avierre que no ay agua, ni por etió dene desar de paffar adelante. Porque el agua noes necef faria para hazer ette facrámento , y al vino ya confagrado no fe dene mezclar agua.

Mas si despues de dichas las palabras de la confagracion, viere que no ay tino agua en el caliz, o no ay cosa dentro, que ponga vino y agua como le fuele hazer y lo confagre. Que si a caso lo aduirtiere auiendo consumido, el corpus, à de tomar otra hostia, y consagrarla y fumirla primero, y luego el fanguis : no obitate que antes vuiesse beuido el agua que ha llò enci caliz. Porque el precepto que manda hazer este sacrificio perfectamente, tiene mayor fu rça, que no el de recebir el facramero en ayunas. Porque como el Concilio Toletano. 7. & habetur in cap. Nihil. 7.q. 1. dize. No puede los facrificios fer perfectos, fino feguar da enello el orden. Y eneste sacrificio el orden es, que primero confagramos el pan, y luego el vino: y primero finnimos el pan confagrado, y tras ello el vino confagrado, cuerpo y fangre de Christo.

Si se offreciere allende desto, aner caydo en el caliz alguna mosca, o araña, o alguna otra cosa porçonosa, denen la sacar y quemar, cu-

va ceniza se guardarà en el sagrario, juntamé te có el lauatorio, en que se lauare los dedos, con que tomo la mosca, o arana, o qualquier otra cosa deste jaez.

Y fi a caso viere, que enel sanguis se à mezclado ponçoña, ni lo ha de beuer, ni lo dar a otro: Porque el Caliz de vida, no fe buelua caliz de muerte. Pero à de tomar aquella fan gre, y ponerla entre las Reliquias en vn vafo honelto: y porque el Sacrameto no quede im perfecto, es menester, pouer otro vino en el caliz, y começar dela confagracion del vino,

y acabar la misfa,

A lo vltimo, Si por negligécia cayesse alguna gota de la fangre del caliz fobre alguna tabla junto al fuelo, à de lamer aquella tabla, y despues racria. Y si acaso cayeste por tierra, deuen raer el fuelo, y quemar aquellas raeduras, y la ceniza q de alli faliere, fe à de poner detro del altar, sobre el qual si cayere alguna gota, deue lameria el facerdote, y hazer tres dias penitécia. Que ficayere fobrelas touajas del altar, y.de allı falpicare otro lugar, hara diez dias de penitécia. Y fegun que mas feder ramare, serà tambien mayor la penitencia, y lauarà las tonajas, en q cayò la fangre, tres ve zes encima del caliz, y benerfe à el agua dél·la · vatorio, filo puede hazer fin reboluimiéto de

## Enchariftia.

eftomago, el qual fi teme, que la guarde junto al altar, como el derecho lo difpone dift. 2. de Confe. capit. Si per negligentiam. Y es el decreto del Papa Celafio.

Lo trezeno fe preguta, fi fon obligados todos los Christianos sopena de peccado mortal, recebir alomenos vna vez al año este Sacramento? Y digo q fi, todos los Christianos que tienen discreció, por Pascua de Resurrectió fopena de peccado mortal, como està determinado en el derecho cap. Omnis vtriufque fexus, tit. de Pœ.& remif. Y à se de aduer tir, que por este nóbre, Pascua, se entiéde vna femana antes,y otra despues. Demanera que los q comulgan desde el Domingo de Ramos hasta el octano dia de Pascua, que son quinze dias, fatisfazé al precepto dela Iglefia comulgando por Pascua, como lo declara Eugenio Papa, in breui ad Iacobum de Primadicijs,citato à Benauentano.

Y para faber, fi vna perfona tiene ya difere cion, à de confultar al confessor, o al prelado, y estar a lo que le discren, advirtiendo que no todos los que son obligados a consessar, estan a comugar : para lo qual es menester mayor discrecion, que para confessar e, Y si al confessor pareciere, que aya el e al penistre de differir la communion, que lo haga sin eslos Christianos llegados a edad de discreción no fon obligados cada año a comulgar.

Lo catorzeno se pregunta, si el sacerdote q tiene delante muchashoftias,y tiene intencio de confagrar folas diez dellas, creyendo no auer mas alli, y despues de la consagració ha-Ha onze, si las tendra todas consagradas? Digo, que ninguna lo es: porque para la confagracion es menester, que aya materia determinada:y el facerdote quando tenia intenció de confagrar tan folamète diez hostias, no de terminana, quales aniã de ser delas onze, que tenia deláte, y afsi ninguna de aquellas es cófagrada. Por donde haze bien el facerdote, q auiendo de cofagrar mas de vna hostia, tiene

intenció de confagrar todas las que tiene delante, fin reftrinir fu voluntad a diez o a doze: porque no fe vea despues en perple-

# Eucharistia.

# CAP. VI. QVETRATA

Enitencia es Sacraméto, en que Ge llorá los males cometidos, có propolito de no hazer o tros, gie ayan del lorar. Pero a y dos maneras de Penitencia: la vna es interior , la qual es vna cierta virtud, ginos inclina a llorar los peccados hechos, y nos es caula de nueltra fallad, y jultificacion. La otra es exterior, y es Sacramento dela qual tratamos. Aung a cada vna delas dos puede venir bien la difinicion de Pontiencia, que arriba dixinos. Forq cada qual delas dos es fegunda tabla, con que hecho el naufragio fe fauna mueltra anima.

L A materia defte Sacraméto fon dos cofas de las quales la van a fe dize materia propinqua, y la otra materia remota. La materia propinqua fon los acios 4 faze el penitete, doltedole, acufandofe, y latisfazicido por los pecados. La materia remota fon los pecados, feñaladaméte los motrales, para cuyo remedio fue particularméte ordenado elte Sacramento: como dize S.1 ho. 3, p. 4, 84, art. 2. eramento: como dize S.1 ho. 3, p. 4, 84, art. 2.

6. I.

La forma effencial deste Sacrameto estego te abfolio. Y este pronombre, Ego, no es de necessidad, ni tampoco las palabras. In nomine Patris

# Penitencia. Patris, & Filij, & Spiritus fandi, Amen.

Todas las otras cofas (facada la forma yma teria) de que vía el facerdote quado abfuelue como es la oració. Mifereatur tui. ere. Y el poner las manos fobre la cabeça del penitente, firué para vn ornato y folennidad del facraméto. Y assi quié dexassé todas agllas ceremonias:pec caria,fino le mouiesse justa causa para dexarlas.Como agora estando el penitente murien dose.Pero dado é peccasse, hi poresso dexaria de ser verdadero sacramento de Penitencia.

El ministro deste sacramento, que puede abfoluer efficazmente de los pecados, es folo el Sacerdote que tiene jurifdiction, esto es, que tiene algunas personas subjetas, como los Obi fpos, Curas, Vicarios, Prouinciales, Priores, y otros Perlados. Y la razon dello es, porque a los tales Sacerdotes fe dixeron aquellas palabras q Christo dixo por S.Matth.ca. 16. Todo lo que ligaredes o desligaredes fobre la tierra, fera ligado o defligado enel cielo. Y afsi eftà determinado en el facro Concilio Trident. Sell. 14. can. 6. tit. de poenit.

El subjecto abil para recebir este sacramen to es el hobre pecador (ubdito, q tiene dolor de sus pecados, y proposito de satisfazer, y af fi cflas palabras. Egote abfoluo, rofe pueden dezir fobre perfona q ni tiene, ni à tenido pecado:

cado: como esla Sacratifsima virgen ymadre. Porque donde no ay, ni vuo peccado, conso puede auer absolucion, pues que no se desata fino aquello que estana atado? Por el mesmo caso no puede ser absuelta la

persona que no tiene dolor de sus peccados, ni el q no propone corregir su vida, y fatisfazer por lo que a offendido a Dios. Tampoco puede fer abfuelto, el que no es fubdito,porq en el tal no tiene jurifdiction el confesior.

D OS diferencias de partes ay en este Sa-craméto, las vnas se dizé estenciales, las otras integrales. Las partes effenciales fon materia y forma, delas quales auemos ya tratado. Las q fe llama integrales fon , cotricion, confession, y satisfaction: las quales son dichas integrales, porque dellas fe compone la perfecta y cumplida penitencia. Y assi la materia y forma le dizen partes effenciales, porque a faltar vna dellas , no fe puede hazer penitencia: de la manera que en el hombre el anima y el cuerpo fou partes effenciales, porq fin ellas no puede llamarfe hobre : y las manos,pies,cabeca,y las otras partes del cuerpo se llaman integrales. Y assi à determinado el facro Concilio Trident, Sefs. 14.can.4.de Posnitent, diziédo. Qualquier que negare fer la

20

33

contricion, confession, y satisfaction, partes in tegrales de la penitencia, sea excomilgado. Mas para mayor inteligencia destas partes de la penitencia llamadas integrales, que fon, cótricion, confession, y satisfaction, se à de adner tir, que contricion, es vn gran dolor voluntariamente tomado, por auer offendido a Dios, con proposito de confessarse, y fatisfazer, con esperança de alcançar perdon : considerando auer offendido: a Dios, bien hechor fuyo, y bien foberano, aquien dene quanto es, y afsi el coraçon del contrito, en grandifsima mane ra es afiligido: y antes queria fer muerto, que auer comerido aquellas offenfas contra Dios. Y si a caso este dolor no suesse tan perfecto, que se pueda llamar contricion, du asse alome nos atricion, que es vn dolor imperfecto, y por virtud del fancio Sacramento, el que afsi es atrito, buelue contrito. Quiero dezir, que la virtud dela penitencia suple lo que faltaua a la perfona, en no tener aquel perfecto dolor que juntamente fe pudicife hamar contricion.

Confession es, yn descubrir al proprio sacerdote la enfermedad espiritual que escondida estana esperando alcançar perdon. Por q assi como al medico corporal manifestamos puestras llagas y dolencias, con esperança que

nos las ha de curar, assi al sacerdote descubrimos nucítras culpas, esperado de alli la falud. Satisfació,no es otra cola, q vna cierta paga

de la pena, a q obligado era vno por la culpa, co cautela y proposito de no tornar mas al pe cado, Y la cautela dize , S. Augustin de Eccle. dogmat. c. 54. confifte en quitar las ocafiones del pecar,y cerrar la puerta a las tentaciones.

O S efectos deste facrameto fon muchos, L el primero y principal de los quales, es la remissio de todos los pecados mortales, y veniales, cóforme a lo del Propheta Ezech. c.18.que en persona deDios dize. No me acor dare mas de todos sus pecados. Y puesto é los pecados no fean encadenados quato al come terios (pues que puedo perpetrar yn peccado folo fin otros pero fon lo en lo que al perdon toca. De tal manera que ningun pecado mor tal fe puede perdonar, que no fe perdonen todos juntos. Porque es impossible que vas per fona fea por vua parte amiga, y por otra enemiga de Dios: y li se perdonalle vn peccado mortal,y otro no, parece q femejante perfona feria por el perdon de agl peccado amiga de Dios,y por el otro q le queda, su enemiga. Otro esecto, es restitucion de todas las vir

tudes y dones, de los quales et peccador era

priuado por el peccado. Porque las virtudes y dones nafeen de la gracia llamada gratum fa ciens, la qual es refitiuyda mediante la penité cia, al peccador.

El tercero effecto dela penitécia, es el hazer rebiuir las buenas obras q por el peccado estauan mortificadas.Lo qual para q mejor se entiéda, se à d'aduertir q todas nuestras obras fe dinidé en quatro ordenes. Porq vnas fe llamá viuas, aquellas (es a faber) q fon hechas en caridad y gracia d'Dios. Ca la caridad y gracia es principio y origé dela vida espiritual, y del merito. Otras obras se llama mortiferas:porq matá el anima, como fon los peccados mortales.Las terceras fe dize muertas; las quales au que fon buenas, no merece la vida eterna: como agora dar limofria en pecado mortal. Final mête ay otras q fe dize mortife , las quales aund fe lizieron en estado de gracia, despues có el pecado eran impedidas para no alcaçar vida eterna. Y assi sobreniniendo el sacramen to de la penitencia, las tales obras fe dizen rebiuir,o cobrar vida,para que bueluá a tener el mifmo effecto que tenian de antes.

Dubdas, 6,1111,

P Rimeraméte le pregúta, fi fomos todos obligados ahazer penitécia? dize f.Tho. 3. p. q.84. artic. 5. q es facraméto dela peniten-E 2 cis

cia es necessario para la saluació de los que an pecado: conforme a lo q dixo Christo, y està escripto en S.Luc.c. 13. Sino hizieredes penite cia, todos juntamête perecereys. Y dado que fea Dios el que perdona los pecados, toda via es menester que nosotros entreuengamos en ello mediante la penitencia: pues como dize S. Augustin super loanem. El que te hizo sin ti, no te talnarà fin ti. De donde seconcluye, que el confessar los peccados es cosa necestaria pa ra la faluacion porque como dize Boecio, lib-1.pro.4.Si tu deffeas focorro di medico,necef fario es que le descubras la llaga. Y assi la confession sacrametal fue ordenada por Iesu Chri fto:fegun està determinado en el lancto Conci lio Trident.Seff. 14.c.6.de facram.pœnit.

Lo leguido le pregiuta, fi toda confession flerament des digna de recebir la ablolució y digo quo, fino aquella fola, que cofigio las códiciones figuientes. Entera, Verdadera, Para, dolorofa, Secerta, Giara, Libre, Vinidea, culantey Obediente. Las quales condiciones de declara no refla forma bremenente.

Entera, quato al confessar los pecados mor tales, no solo de los que el penitete tiene certi dunubre, pero tambien de 10s que dubda, porquadrede y de proposito dexasse de cóscilar yn solo pecado mortal por temor, o verguen-

c.3.0 por qualquier o tra caufa, ninguna cofa valdria femejance côfe/siony, feria indigna de abfolucion: y aunque el facerdore abfoluief el penitente, no haria efecto en fu anima la tal abfolacion. Por lo qual es muy peligrofa la có felisió de los q mucho tiempo el tan fin confefarfe. y delpues le vá ala confesision fin penfar primero co diligécia los pecados q an hecho: contentando fe lolamente con refponder a las interrogationes del côfeffor diziendo, fi, on o, y muchas vezes niegan lo que hizieron, y otor gan lo que no an hecho, a caufa de la negligen cia y meconfereccio que tuvieron de hazer lo q el y menta veze lo q.

fon obligados.

Verdadera deue ferla confession, quanto a los peccados morratica los quales fon necedír in materia defle facramento. Porque fi el penitente mintieffe en la confession, diseindo lo que no à hecho, o negando lo que ho ilvo, peccaria mortalmente, por la injuria que haze al Sa cramento y al facerdote que tiene el lugar de Chrifto. Aunque fi el tal mintiefle confession, de cientes a la confession, peccaria venialmente. Como agora, fi el confession per o orto. En lo demas efle facramento pertenece dezir las co-fasciertas, como ciertas, y las que elha en di

da,como dudosas.Como agora. Yo soy cierto que injurie o infame a mi proximo, en tal cafo deno confessar aquel pecado como cosa cierta, diziendo:Digo mi culpa que hize tal pecado.Mas fi dudaua fi lo auia hecho, à de dezir: Yo no estoy cierto si hize tal pecado, pero du do,y assi como se me acuerda lo digo.

Pura fera tambien la cófession, esto es, q no fea mezclada con cofas impertinétes, fino que diga fus pecados, y no los agenos, ni cuéte lóguerias, ni hiltorias en la confession, sino que refolutamente diga lo que haze al cafo,

Dolorosa, esto es con displicecia de todos los peccados mortales que a hecho, pefando le mas que de ninguna cosa que jamas aya hecho, y proponiendo de alli adelante euitar el peccado, sobre todas las cosas.

Secreta, quiere dezir, que salga la confessió sin testigos, y no por carta, ni por tercera per fona:porque quado el facerdote diria. Ego te abfoluo, mentiria, pues aquel, te, muestra (como acola presente ) al penitéte, y assi es mene fter que este alli el y haziendo se como se haze a Christo, no es menester que aya testigos, ca essa es la voluntad desse mesmo Señor que instituyò este sacramento.

Clara, se entiende, que no vaya la confessió enbierta có palabras y circunstancias que en-

cubren

Penitencia. 36 cubren la grauedad y fealdad del peccado.

Libre conviene a laber, que no le haga con temor de pena o vergueuça fino por amor de cobrar la lalud del anima. Y efta confession es propriaméte voluntaria y digna de abfolució: porque la q fe haze por fuerça, no fe puede lla

mar propriamente côfeisó, pero fictió della.
Himide, fignifica que interiormente fereconozca y têga por va miferable peccador, in digno de alcançar perdonsy que volitariamé te li fubjecte al juyato diumo conla fubjecion que al facerdote tiene. Yefto no esperando fer juzgado con furor, mas con la juticia y mifericordia de Lesta Christo, que por nueltros pe-

incordia de Jefu Chrifto, que por nueltros pecados fue puefo en la Cruz. Demas defto a de fer humide en la lengua, disiendo fus pecados como peccador, con reuerencia y temor : como aquel que arrodillado eftà delfate de Livificion la cabeça defcubierta, fi ufre fu dispoficion fe ha de poner de rodillas. Acufate, quiere desir, a trribuyendofe a fi

Aculate, quiere dezir, atribuyendolea fi mesmo los peccados, y no a su complexió, o al demonio, o al múdo, o ala carne, o ala cópasia o a la pobreza: finalmente sea consession en q se acuse el penitente, y no se escuse.

Obediente, que esté aparejado el penitente a satisfazer por sus pecados, segun el consejo

del confessor.

Lo tercero se pregunta, si la confession sacramental se puede hazer a qualquier sacerdo te.Digo co S.Tho.3.p.q.8.artic.4.în addi.que no, fino al proprio, como està declarado en el Decreto del Papa Innocencio in c.omnis de pœnit.& remif.fegun dicho es. Y assi como el Papa es proprio Sacerdote de toda la Iglefia vniuerfal por tener, como tiene vniuerfal jurisdiction sobre toda la Iglesia : no menos cada Obispo en su Obispado, y cada Cura en su parrochia: con todos los que deltos tiene comission, con tal que aquien el Cura lo cometiére sea aprobado por el ordinario, conforme al Concil. Triden. Sessio. 23.c. 15. Tambien dize.S. Thomas, vbi fup. que si vna persona tuniesse para confessar algun peccado cometido contra el proprio sacerdote, o en el temiesse peligro, o en li mismo (por ser tenido el proprio sacerdote en mala opinion) deue acudir al superior, o demandar licecia para confessar fe con otro confesior. Y en caso q no pudiesse alcançar femejante licencia,no es obligado a confeilarfe, como aquel que no tine oportu nidad de conucniente confessor, en lo qual no traspassa el precepto dela Iglesia. Porque quá do ella nos manda confessar conel proprio sacerdote vna vez al año, no pretende que haga mos cofa cótra charida d, que es el fin dela ley "

y fi en este caso me confessalle yo con el proprio confessor, seria semejante confession cótra charidad. Y no se le haze agranio en esto al proprio Cura,la hora que el estal,que no tiene disposicion para poder administrar este sacramento, y assi pues el abusa de su privilegio merece perderlo. Alo vitimo dize S. Thomas, ead.q.art.6.q enel articulo de la muerte faltado el proprio sacerdete, se puede confestar el penitente con qualquier otro sacerdote, y le puede abfoluer no solo de todos los pecados, pero tambien de la excommunion puesta por qualquier juez, como està determinado en el cap. l'aftoralis, de officio ordinarij. Y puesto q el tal enfermo cobrasse salud, no es obligado a reiterar la confession có su proprio Cura:por que basta que conste a su pastor como se confesso, y le absoluieron de sus peccados. Ni tápoco es menester que absueito de la excommunion, a ya de yr al juez que le podia absoluerde ella, para pedir absolucion: pero es obligado a recurrir a quien le ania de abfoluer en pudiendo commodamente para hazer fu mandado y fatisfazer conforme a derecho, si no quiere incurrir en la misma excomunion, capitul.cof.de fenten.excó.libr.6.

Lo quarto fe pregunta, fi se à de reiterar la confession, quiero dezir, si ferà obligado alguno

guno a confessa o tra vez los mesmos peccados que à confessa o? Y digo con Cayetano, Verbo confessio iteranda, que si, quendo la có fession se haiza por lo hecho, ni propuso no boluer mas a ello, porque aquella no es confession, mas vn fingir que se confession que el penitente dexò de confessa glum pecado mortal adrede, por temor, o verguença, o por otra qualquier causa. Finalmente quando se hizo la confession a Sacerdote que no te nia potesta d para absoluer, o porque no era proprio Cura, o no tenia licencia de quien se la pudiesse das para oy confessiones.

Lo quinto fe pregunta, fi puede vni côfeffor en algú cafo revelar, o defcubrir lo á oyò en confesisó? Dize fando Thomas, 1, part, quælt, 11. artic.4. in addit. que no, porque es necesfario el fereto en la confesisón facramental, da do que fueffe imperfecta y sin absolucion. Y dize tambien el melmo doctor fancto, que nin guno puede dar licencia, ni puede ser alguno forçado a revelar la confesison porque el precepto de teneral en sercetos es de inre diunto, pues lo es tambien la obligació que tenemos a confesiar.

Y assi como ninguno puede dispensar có al-,

guno, que no se conficsse, assi ni con el cósesfor puede dispensar que reuele la consession, aung sea el summo Pótifice, la hora que no tie ne autoridad sobre el derecho dinino para dif pensar enel : dado que pueda declarar el tiem po, en que obliga semejante precepto dinino.

Demas defto dize S.Tho.; para, trartic, in addit que finandaffen a ve conteffor, fope na de excomunion latæ fententiæ, que maniferfanfe alguna cofa fabida en confecision folamente, in oes obligado a obedecer; porque no fabe aquello como hombre, pero como Dios y el juez no tiene jurifidición fobre el, en lo qualquier torno Dios. De fuerre que fa ejuez le pregnata fopena de excomunion, o de qualquier otro mandamiéto, fi fabe que fi lano aya hecho efto, puede refionder que no lo fabey no miente, pues queno lo fabe como hombre, mas como Dios.

Dize altéde defto S.Tho vbi fup art. s, que fiel confessor lo productiva via, fuera de confessor, lo puedercuelar, sendo cosa é confessor, lo puedercuelar, sendo cosa é confessor lo fabe como hombre. Y en lo que desta mane ra fabe , es obligado a obedecer al precepto del superior aumque haria fabiantée, si procur rasé que semena la face poción no causas de termento al facramento del confessor.

A lo vítimo dize S. Thom, ead, quæft, artic, 4-que con licencia del penitente puede el con feilor rewelar lo que ha oy do en confesiói-por que fiel penitente lo podia manifeflar, tambien puede dar al confeifor licencia para manifeflar lo imayormente fiendo cofa que contiene al milimo penitente, o al proximo, ca en tonces el confeifor no lo fabe como Dios, mas como hombreafsi no quebranta el figilo dela confesión.

Lo fexto fe pregnnta, fi deue imponer el facerdote al penitente alguna fatisfaction (que comunmente llamamos Penitencia) despues de auerle oyda la confession? Y digo que li,pa ra que este facramento tenga todas sus partes integrales.Contricion (es a faber) Confessió, y Satisfaction, como dicho es. Y tambien es prouechosa semejante penitencia para diminuyr la pena temporal que el penitente ha de pagar en purgatorio. Demas desto vale como vna medicina para cuitar el peccado, fegun di ze S.Tho.3.p.q. 11.in addit. Y puede vno cumplir por otro la penitencia que le ha impuesto el cofessor, aunque para lo hazer à de estar en estado de gracia, por que de otra manera nose ria satisfactoria de la pena, ora la haga el mesmo penitente,agora otro por el : lo qual es de Cayetano. Y quando vna persona cumple la peniten-

penitencia por otra en gracia, semejante peni tencia (como ayunos, limofnas, vigilias, difci plinas, o qualquier otra cofa) aprouecha a la persona por quie se haze quato atane a la satis faction de la pena que auia de patlar en purga torio, pero no fera medicina para evitar el pecado: porque con el ayuno ageno, ni fe domara, ni enflaquecera mi carne, para que no me buelua al peccado. Finalmente puede el Sacer, dote dexar de imponer al penitente penitencia, quando constasse, que vuiesse ya satissecho cumplidamente por fus peccados: lo que fe halla rarifsimas vezes, y tambien quando el penitente no puede cumplir cosa, por estar al passo de la muerte, ca enronces basta manifeltarle la farisfaction que auia de hazer fi tuuiera tiempo, y abfolnerlo fin darle mas peni. tencia.

Lo feptimo se pregunta, se svalida la absolucion que al penitente da el consessor comulgado? A lo qual dize Cayetano in suma, verbo absolutionis impedimenta, que si el Sacerdote no es nombrado en la excommunion diziendo. Excomulgamos a fulano, o sino. a puesto manifedamente manos violentas en algun Ecclessassico, la tal absolucion es valida, como cisa determinado enel Concilio de Contlancia. Verdad es, que si el penitente

fipiesse quel tal Sacerdote està excomutgado, y no fiendo fu cura fe quifiche toda via confessar con el,y de hecho se confiessa y recibe la absolucion, no le vale:y no porque el Sacerdote està excomulgado, sino porque puso el penitente obstaculo, pues confessandose co femejante confesior, participa del peccado de aquel, que absolviendo y exercitando el sacra mento de la Penitencia peca mortalmente: al qual peccado le induze el penitéte. Mas si aqt facerdote es proprio Cura, entonces el fubdito puede confessarse con el, dado qle conste de como està excomulgado. Porque ya es licito a cada vno vsar de su derecho, quiero dezir de confessarse con su Cura, el qual es obligado a oyrle,y fi el pecca en hazerlo, fu dano,la hora que aquel no le induze a peccar.

raque aquer no enunze a pecca. Lo ociatuo fe pregunta, fies licito confessar muchas vezes vnos mismos pecados? Y a esió dize Cayetano, que si aquello procede de con sciecia escrupulosa, la qual nunca de si mesma está atsissecha, pero decontino viene con infiquietud, no essicito cossessar por que tenemos necessidad de procurar la paz dela anima, Jaqual no se adquiere por está via de frequetar la cosfession, antes (como vennos processor), antes (como vennos por experiencia), adada dia crecen tos escrupulos, y no hazé otra

Extrema vnction.

cofa los tales penitentes, fino moleftar confeffores, y mona cacban de confeffaré, value de ma alliction. Pero fi efte retierado confeffaria mafec de devocion, bien fe pueda hazer, y esproucchofo, con tal que fe haga con quier un de confeiencia, fin pefadimbre de los confeffores y a fu tiempode et al manera, 3 por femigantes cófesiones no feá impedidas ortas obras espiritationes. Y etto quanto a la confeffor a por no interromper la materia de los facramentos, 4 cos de pour a qui el exercició dá de hazer el buen confesfor para bié o yr de penitécia, pero de efto fe hazar un capítulo penitécia, pero de efto fe hazar un capítulo

muy proucchofo al cabo deste libro segun se verà en su

lugar.

CAP. VII. QVE TRATA DEL Sacramento dela Extrema viction.

TXTRE MA vncion, es factamen co de consideration de la mission de fus peccados, Yasis el factamen de consolido Tridentino Sessi. 14 capat. 1. determina acerca delle Sacramento della manera. Qualquier persona que dixer, e, que la Extrema vncion no es Sacramento instituydo por CHRISTO, y por el Apolita del consolido del cons

# Extrema vn&ion.

ftol Sanctiago publicado, fea excomulgado.

Y puesto que quando fe da este Sacramen-

to vía el ministro de muchas vníciones, ca vnge al enfermo diucerfo lugares del cuerpo, có todo esfo aquellas vníciones són vníacramen to, y no muchos : asís como el cuerpo y la fangre de Christico en el Sacramento de la Eucharistia es vno, y no dos facramentos, como tratado auemos.

La materia defle facramento es olio de oliuas,como fe colige de las palabras de Sátiago cap. 4. Y à de fer efte olio bendezido por el Obifpo, fegun coftimbre de la Iglefia Romana, de la qual no es licito diferepar: como lo à determinado el Concilio Trident. Sefsi. 14cap. 3. Donde excomulga a los que affirmaren poderfe menofpreciar lo que vía la Iglefia Ro mana en adminiltrar efte facramento y que femejante vío contradize a la fentencia de Sá tiago.cap. 5.

- La forma deste facramento es. Per islam fau-Eam mitionem, co sum pissimum misercordiam insdulgeat ibis Doue, quidapial peccessii per visium. Y a fisife à de dezir en los otros sentidos y lugaresdonde se da esta facra va notion, nombraudo càda vno por si. La qual forma vía la Iglesia Romana, y a ella necessiariamente se à de seguir en lo essencia de los sacramentos. El minitro delte facrameto es el Sacerdore folamente: fegú ellà determinado en el facro Concilio Tridentino. Sessio. 14. cap. 4. El effedo delte facrameto es remission de todos los peccados, si alguno balla en el anima del que lo recibes, y retirució dela falud corporal, qua do cóuiene, como el determinio en el facro Cócilio Tridentino. Sessi. 14. cap. 2.

6. T.L.

E Ste facramento ni fe ha de dar a los niños, ni alos locos, fino a los enfermos que tie-

né cadad, velfan al paffo dela muerte, fegi lo que dello fe puede humanamente juegar porte sel vitimo remedio de la Iglefia. Y ha le de dar en losojos, en la nariz en los Iabios, en las manos, y enlos pies. Y en algunas partes fe acoltumbra vagir tambien los riñones, pero no es necelfario. Si el enfermo no tunieffe manos opies, o le faltaffe qualquier orro fe tido, há de dar efte facramette en la parte mas cercana del fentido que faita: por que dado que no vuieffe pecado actinamente, o por obra con aquel lentido, ha podido con todo cífo peccar en la voluntad.

Puedefe adminifrar efte facramento mas q vna vez en vna mefina enfermedad, a los q la tienen larga como fon les efticos, by dropicos y otros femejantes, quando los viere apireo de

## Orden.

muerte: lo que no se puede hazer có los otros enfermos, que no tiené largas enfermedades a los quales no mas que vna vez se da en aque lla enfermedad, saluo si despues de recebi-

do conualecieren y tornaren a recaer y estar peligrosos Concil. Trident. Sess. 14.c.3.

# CAP. VIII. QVE TRATA DEL Sacramento del Orden.

Acraméto de Orden es vna cierta feñal, meditáre la qual fe da cierta poteñad al q es ordenado. El fagrado Cócillo Tridict. Sefa, 2, can.
3, tractando delte facraméto excomulga los que disceren, que la Orden no es proprio y verdadero facramento, inflituyodo por lefic Chrifto nueltro feñor. Y dado que aya enel muchas or denes, pero como quier que todas fe ordena para el facramento de la Eucharilita, no fon muchos facramentos, fino vio esfá como ave mos dicho del cuerpo y fangre de Chrifto en el facramento de la Eucharilitia.

A materia defle facraméto es, muchas cofas varias, fegú la variedad de las ordenes las quales fon fiete. La primera es del Of-

iario

tiariado, cuya materia fon las llanes. Lafeguda es del Lector , cuya materia es el libro llamado Lectionario. La tercera del Exorzifta v su materia es el·libro delos Exorzismos, que fon ciertas reprehensiones y mandamientos q alli fe hazen a los demonios, para que fe vaya y dexé aqi lugar. La quarta es dei Acolytho la materia del qual es el cadelero, ò el cirio en cendido, y las vinageras vazias. La quinta es del Subdiaconado, cuya materia es el líbro de las Epistolas. La sexta es del Diaconado, y su materia es el libro de los Euagelios. La feptima es el Sacerdocio, cuya materia es el Caliz con vino y gua, y la patena con la hostia sobre ella. Y jútaméte có esto, es menester d'toquen agilas materias los o fe ordena, como cola de effencia del facraméto, fegu dize S. Thomas. 3. part.in add.q.34.art.5.

La forma delte facramento es dinerfa, fegula dinerfidad de la materia.

Y afsi quato alo primero, la forma del Oftia tiado es, Accipe poteffate apariendi Ecclefiam & facra via fidelbus, o claudenti infidelbus / Claicinclo eftas palabras le da el Obifpo las llanes.

La forma del Lectorado es. Accipe potefletitis, et eflo verbi Dei relator. Si fidiliter et villater impleueris officiam, partem enni ja qui verbian Dei minifivauerunt ab initio, habebis. Y entonces le da el Lectionarios NI)

¥ 2

SEVILLA

#### Orden.

La forma del Exorciftado es. Accipe & communida memoria, e Tubbe poteflatem imponendi manus fuper energumenos ideft, oppreffos à demone, fine baptiza tos, fine cathecumenos ideft, infrudos ad Baptifimum. Y luego le dan el libro.

La forma del Acolytado es, Acope ceroferarèggi cum cerco, & feias te ad accerdenda luminaria mancipatum i nomiu Domini. Y en tonces fe le da el candelero con el cirio. Y tambien le dizen, Accipe vecolum ad Juggerendum vinum & aquan in Encharifitan fagonius Chrift, in unniu Doman.

Y entonces le dan las vinageras.

La forma del Subdiaconado (defpues de le auer el Objipo puelto el amicio en la cabeça, y el manipulo al braço y equierdo, y velida la dalmatica) es. Accipe libram Fipilolarum, el habe portilatum legardaces in Ecclefa fiels Let, tampro visnis, quant pro definicilis, in nomme Patris el Filip, el Spirius fantii, Y entonces le dan el libro de las Epillojas.

La forma del Diaconado (defipues que el Obifo le delicho, acque parum Jachan ad re fifendum dabolo) es. Accipe pote/latem legendi Euangeliun in Ecelfia Dei, tum pro vinii, quam pro defina dățiu nomine Domini. Y entonece, gentre tanto que fe dizen aquellas palabras, ledan el libro delos-Euangelios.

La forma del Presbyterado (despues que el ObisObligo le à doblado la chlota del hombroyzequierdo al derecho a manera de cruz)es. Acei peingum Dominitugum enimeins finare est. Con enter finare de l'accidente que le à puede o encima la cafulla, veltidura facerdotal, y le à confagradognetis, Domine, manus filap per filam vidionem or nofram beneditionem) Dandole el caliz con vino y agua, y puelta fobre la patena la hotita, es la forma. Aceipe poteflaten offerentif facerficium Dromisfaque celevantis, in nomue Domini. Y despues puellas las manos fobre cada vno de los Sacerdoces dize. Actife spiritum landtumajorim remifer ris peccata remitientar es; or quorum retinueris, retenta erunt.

La principal razon deftas formas es el vío y coftumbre de la fancta madre Iglefia Romana, la qual es regida por el Spiritu fancto, y afino puede errar, y por el mismo caso es cosa fegurissima seguris.

El ministro deste sacramento es solo el Obis po, como està determinado en el Concilio Tridentino Sess. 23. can. 7

6. II

S IETE fon las ordenes, es a faber, las quatro menores, cuyos nóbres fon, Oftiaria do Lectorado, Exorziftado, Acolythado. Y tres mayores llamadas Subdiaconado, Diacoli anado.

#### Orden.

nado, Presbiterado. Y assi se determino en el facro Cócilio Tridentino, Ses. 23. cap. 2.

El effecto deste facramento es, dar gracia sa cramental, è imprimir en el anima vna cierta feñal, si fe dice character, el qual jamas se puede raer ni quitar dellay en cada vna delas ordenes se da vna cierta poteltad, que jamas se quitara del anima del ci es ordenado, por mucho que le priué que no vse de tal ordé : y por esto este la caramento se dize no iterable, por si imprime (como dicho es) el character, segun ectrue S. (Ho.), 3p. 43.5 in addagria. 3

El subjeto capaz de recebir este sacrameto es hombre varon. Demanera que si vn Obispo atentasse ordenar vna nuger no haria mas esfesto en ella que en yna piedra, como dize S.

Tho.3.p.q.35 in add.art.2.

Dudds. 6.111.

Vanto alo primero fe pregita, fi por cómisison del Papa podia vu fimple Sacer dote ordenar? A lo qual dize S. Tho. 3, p. q. 38.in add. art. 1, que fi, dando folaméte la confirmat con la mifma conisión i lo que no puede hacer el que no es Sacerdote. Y rambien dize el mifmo Doctor fancto, y bi fupra, que no puede el fimple Sacerdote dar las ordenes mayores, aunq tuniefle comissió del Papa, porque:

aqueflastienen cier to respecto immediato al cuerpo de Christo, para cuya consagracion, no tiene mas autoridad el Papa que vu piro Sacerdote: y por tener como tiene, aquei respecto ran conjunto con el cuerpo de Christo, es menester que quien da semejantes ordenes, tenga cierta particular autoridad de officio, como la tiene el Obssipo.

Lo fegundo se demanda, si seria verdadero facroto aquel que suesse control e prefeteros, sincene primero las ordenes de Diacono y Subdiacono y Subdi

dimiento,y el ducado enel Reyno.

Y en la primitina yglefia fe ordenauan algu nos de Sacerdotes,los quales no eran ordena dos primero de Subdiaconos,ni de Diaconos y podian hazer todo aquello que pueden los ordenados de ordenes menores. Pero despues ordena la yglefia, que ninguno tomáfie ordepes mayores, sin o primero se humillasse a reesbir las menores.

Y de aqui es,que la perfona q por falto (que dizen) fe ordena, no la buelnen legun disponé los Canones in cap. tuæ de clerico per fal.

### Orden.

prom.à ordenar, fino que recibe las ordenes que le faltauan: no que aya necefsidad, fino por vna decencia y honeftidad.

Lo tercero fe preguita, fi puede vno que no es baptisado recebir ordenes? A lo qual refpó de S. Tho. j.p.q.; 5.atr.; a.in addi. que no : porq el Baptilino es la puerta de los facramentos, ca ned fe da potellad, para recebir los otros. Y afsi dize S. Thomas, via fipa, que la perfona que no es baptizada, puedto que probablemète crea fer baptizada y con elta opinion fe ordena, ni es ordo mado, ni puede configara in ho fita, ni abfoluer facramentalmente. Por donde (egun los Canones fimeiante perfona fe de baptizar primero, y defpues ordenarfe otra

Y fia cafo la tal persona fuesse confagrada en Obsspo sin ser baptizado, y ordenasse algunos no ferian ordenados, asique en tal caso se cree piadosamente que nuestro señor lo reue laria luego, para que se pusses en escuelos en emejante defecto.

Lo quarto le pregunta, si para ordenar algu no es menestre que tenga cierta edad y dipa, ficion? Y a feto responde S. Tho.; para, ap. in add.art.2.que no es necessario de parte del sa cramento, dado que lo sea por el precepto de la Iglessa. Lo qual es tanto como dezir no se deue hazer, pero fi se haze, lo hecho vale, no obstante que pecca el que lo haze. Demanera que si el Obispo ordenasse de qualquier orde vn niso, aquel seria verdaderamente ordenado, como esta determinado enel derecho, De

clerico per faltum promoto. Y lo mismo se dira si ordenasse vn loco, esclano, homicida, baftardo, manco(por muy disforme que sue sie) ignorante, y el mas malo del mundo feriaverdaderaméte ordenado da do que el Obispo peccaria mortalmente, Y es la razo,como dize S. Tho. vbi sapra,porque en el recebir este sacramento, no se requiere neceffariamente el acto del ordenado, mas la autoridad espiritual dininamente dada.Pero dize S. Tho.in addi.ad.3.part.q.39.artic.2.que fi vn niño,o algun otro que carefee de razo fuef fe confagrado en Obispo, no lo seria verdadero: porque para la confagracion Episcopal,se requiere de necessitate consecrationis, proprio acto del que recibe cargo de animas, y por esfo esnecestario q tenga vio de razon.

Lo quinto fe progunta, il fignifican alguna chidu as farendotales? Refponde S. p. 3, 40. art. 7, in addit, que los ornamen tos de los ministros fignifican cierta conuenie cia que an de tener essos mismos ministros.

Y assi el amicto que cubre los hombros si-

#### Orden.

gnifica la fortaleza que á de tener para poner en execucion los oficios dininos, a los quales fueron dedicados y confagrados. La camífa, o alua, fignifica la puridad de la

La camila, o alua, fignifica la puridad de la vida.

La Cinta denota el refrenamiento d'la carne.

El Manipulo, fignifica el facudimiéto delas minimas maculas, yafsi es cafi como yn lienço para alimpiarfe.

La estola q se pone el Diacono enel ombro yzquicrdo con la Dalmatica, significa ser admitido ala administración delos sacramentos los quales deue liberalmente administrar.

Al Saccrdote ponen la eftola fobre los dos hóbros, y fignifica ferle dada entera poreftad para adminiltrar los facramentos, y no como minifro de otro.

La Cafulla, figuifica la caridad, cuyo facramento el minitro trata, y confagra la facta-Encharifita. Y efto bafte dicho delte facrameto de la Orden, pues el adminifrar toca a los, Obifposy no los turas, como dicko autras,

Cramento del Matrimonio.

A T R I M O N I O, es facramento en que se haze ayuntamiento maridable entre el varon y la muger per socio

fonas conuenientes y legitimas , el qual no fepuede deshazer entre tanto que viuen. Y el fa grado Concilio Tident, Seff. 34.can. 1.å deter minado, que todo aquel que dixere que el Ma trimonio no es vno de los facramentos de la fanĉa madre Iglefia, infitituydo por Chrifto, fea excomuleado.

La materia delte facraméto es, los actos de personas legitimas, esto es que ningun impedi mento tienen, los quales actos preceden al có sentimiento. Y estos actos son sensibles media e aigun sentimiento, como es la pronunciacion de las palabras quados se causanpor se como dize 8. Tho., p.q.-q.-s. trat., an addit. a quella expressió de palabras es eneste facrameto, como el janar en el Baptismo. Y es aueriguado que aquel lauarqo segime alnisio, es la materia propinqua di baptismo, como ya está dicho «La forma delte dia sante os es el estentimien to de los dos declarado y exprimido exterior arte seguida. Con seno su so con su con con contrato del dia con su con su con su con contrato del dia con su con su con su con su con contrato seguida del seno en su consciulor con con con con con con con contrato.

como elta determinado en el facro Có cilio Tridentino Sefsione, 24, capitulo 1. don de trata de Matrimonio. Porque alli dan por ningunos los Matrimonios Claudeftinos,

que

que fon los que fe hazen fecretamente fin el proprio Cura, o licencia del,o del Ordinario, y fin tefligos, y effo fe à ordenado para quitar efcádalos que fe feguian de femejātes matrimonios. Porque algunos fin temor de Dios viniendo la primera muger, con la qual en fecreto cran cafados, fe cafauan con otras publi camente.

El effecto delte facrametro, es van poteflad que al marido fe da, y elto por diuina infitutcion, que pueda víar del enerpo de fu muger, y a la muger del cuerpo del marido, fin peccado. Y allede delfo fe da al cafado gracia, fin la qual no podria víar de fin muger, como cómien es y mediante aquella gracia la concupicien cia carnal es refrenada, como dize S. Tho, p. q. 42. at. J. insel. 42 Merce para la diffinicion que que fon legitimas y comuententes para od tracer mattimonio franco. Mente del para comuente del para comunicativa del proposito de la perioda de la comunicativa del para del par

Los impedimentos que estoruan el e Matrimonio son en dos maneras:vnos q impi den que se haga, pero si se haze passa por hecho, dado q pequen losque assi se casan:otros:

# Matrimonio, que no folo estoruan el hazerse, pero tambié condenan lo hecho : de fuerte que femejante

matrimonio ninguna cofa vale.

# LOS IMPEDIMENTOS QVE impiden contracrfe Matrimonio,

que se haga, pero si se haze es valido, fon onze.

E L primero es, la prohibición de la Igle-fia, per titulum de matrimónio cótracio contra interdictum ecclesia, si el Obispo, es a faber, o Cura,manda que ciertas perfonas no se casen por algun motino razonable : como informarle primero de algun impedimento.Si aquellos le cafan contra femejante mandamiento, peccan: mas el matrimonio es verdadero y efficaz,

MARKET CHANGE onfæ:como esta determidado enciario. moraum elique qui -Heatro pode pueda for

Demaiera que femejante impedimen to ya fe puede contar entre los que impiden el metrimonio, por hazer vdeshazer to hecho text, in cap. consult. & cap.rursus qui cle, vel ٧o.

El fegundo impedimento es, el voto fimple, text.in.c.1.de.voto, & voti redemptione, in

in. 6. como agora fi vno à votado caftidad sin folennidad alguna, quiero dezir, que no hiso el voto en manos de prelado, que tenga autoridad para recebir semejantes votos, en alguna religion approbada. Desfuerce, que si ela persona que hizo este voto simple, se casa, el al matrimonio es valido y verdadero, bis ce liqua verò, aunque pecca. Y el tel que auia vo tado puede dar sin europo, glin e. agatosa. 27. q. 2. verbo debeas, sea hombre, o muger al casa do conel, quando se lo demanda y el no demá da con la sila que aya dispenia cion, la qual puede dar el Obisso, lee a Rosella in summa, verbo, impedimento. 4.

El tercero impedimento es las defionialas que fe hazen nor venir, o por hablar mas claros. Se la terra río. Como agora, fi se la transporte de la periodicidad de la periodicidad del

presente, es valido.

El quarto impedimento es, el catechifno, que es, quando vno à fitio enfeñado la Doéiri na Chriftiana, text. in ca. ante bapitimum.de confe. dift. 4. como folian hazer, y agora fe haze antes de baptizar las perfonas de difeccionpara lo qual auia padrinos que teniau los

que se enseñauan, entre los quales (mandauz la Iglefia) y entre fus ahijados, no fe contraxetie matrimonio:text.in.c.per chatechifműde cogn.spiri.in.6.pero si se hazia, quedaua hecho no obstante que peccanan los desta ma nera ca(ados.

El quinto impedimento es, quando alguno conoicio carnalmente a parienta de su muger ca el tal no se puede casar, siendo biudo: y lo meimo ie dize, dela muger cafada, que tuno parte con algun pariente de su marido en vida de esse mesmo marido. Como està determi nado enel derecho.c.1.&.2.de eo qui cog.cóf.

El fexto impedimento es, vxoricidium, como està determinado enel decreto. 33.q. 2.ca. Admonere.donde se mando, que quien mato a fu muger no pueda mascafarfe.

- El feptilno impedimentores, raptus alienæ sponsæ:como esta determinado enel decreto. 27.q.2:ca.Statutin, que quien vuiere robado

esposa de otro no se pueda casar.

El octavo impedimento es,el o fue a su pro prio hijo padrino d pila,o d Chrifma,y esto ha ziédolo cautelofamente por poder priuar a la nuger de la deuda matrimonial:como està de terminado enel decreto, tex.in.c.de eo. 30. q. z El noneno impedimento es, occisio Sacer-

dotis, como está determinado en el Decreto.

cap. qui presbyterú. de Pænitécia & remifsi. á quien matare algun facerdote, no fe pueda ca far.

El decimo impedimento, es pœnitentia folennis, como esta determinado en el Decreto 33. q. 1.c.de ijs. 2.8 cap. antiquis, que quien hiziere penitencia foléne no se puede casar.

El onzeno impedimento es, del que fe cafa con alguna monja, como ella determinado en el decreto.text.in.cap, hi ergo. 27, que. 1.8: bi gloff.verbo coniugali. &glo.in.cap.qui presby term.de peniren. & remifsio. & Paluda.in.4. dift.34.9.1.

Qualquiera pues que se casare en estos casos, con casos de casos pero el nuartimonio fera valido. En rodos los otros casos, con tal que avalido. En rodos los otros casos, con tal que avalido. En rodos los otros casos, con tal que avalencia que quando algunaperson casos en alguno de estos fobrecichos casos, demande dispensacion, porque ca fando se no poeque, y el Obispo puede dispensar en todos ellos, faltos en el voto, y en las de plonsalias proque aquellos dos casos tienen fuerça, no solo de derecho positino, pero tam bien de narural.

En conclusion, que si vno se casa en alguno destos casos sobredichos, sin demandar prime ro dispensacion, pecca, pero el matrimonio es valido y verdadero, sacado el primer impedimento, que se llama prohibicion.

6. II.

Doze fon los impedimentos, que vedan el matrimonio antes que fe haga, y deshaze el hecho.

El primero es error acerca dela persona, An gelus in fumma verbo, matrimonium. 3. impedimen.4. como agora fi me pensaua yo casar con vna,y me dieron otra, no vale cofa el tal matrimonio:pues que yo no è confentido en tal persona: y el consentimiento es necessario para hazerse el matrimonio:mas si el error no estuviesse en la persona, sino en la disposicion della (porque penfando que feria donzella, no lo es, tenia la por fana,o rica, y es al contra rio) en tal caso el matrimonio es verdadero text, in cap. 1.29.q.f.

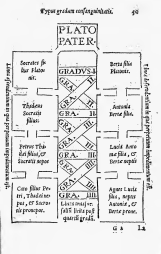
El fegundo impedimento, es la condicion feruil, esto es, que yo me case con muger, que penfaua fer libre, y es esclaua:no es valido el tal matrimonio, cap. ad nostram: & cap. propofuit de cóingio. feruo, porque la efciana no puede dar la libertad ne su cuerpo, como requiere el matrimonio. Y lo mismo es, si vua muger libre fe cafa con esclano que tenia por libre gue no es valido el cafamiento. Mas fi

vn efclauo fe cafaffe có vna muger que créya fer libre, y es efclaua, femejante martimonio es valido, tex.in.e.fi. quis lib.29, q.1.8. Tho.in. 4.d. 56. att. 1. Porque no fe dimunuye la condicion de parte del que fe cafa. Y lo mefmo fe di ra de la efclaua que penfaua tomar maridó libre, y de hecho es declauo, que es verdadere matrimonio por la mifma razon.

El tercero impedimento es el voto folenne de religion aprobada, ello me da que sea la tal prefession actualmente, que se llama expressa que tacita.c.t. de voto lib.6:

El quarto impedimento fe dize cognacion, la qual es en tres maneras/Natural, Espiritual, y Legal.

La cognacion natural fellama confaguinidad, o parentefeo, y esta prohibe el matrimonio hasta el quarto grado inclusivaniete. cap, non debet. de confanguinitare & affini, Dema nera que entre parientes y parientas hasta el quarto grado, no se puede contraer matrimo nio-para cuya noticia se pone la figura siguiete.



### Excomunion.

La cognacion, o parentefeo efpiritual que fe contrae enel Baptifmo, o cula confirmació, impide el matrimonio entre las perfosas figuientes. Entre los padrinos, que tuvieron el míto, o niña en la pid adel Baptifmo, o en la có firmacion, y los milmos ahijados. Lo fegurdo entre los padres carnales del baptizado, o con firmado, y los padrinos del . Lo tercero, en tre el que baptiza, o confirma, y el baptizado, confirmado. Por que todes los otros grados (facados effos tres artiba dichos) ellà renocados enel fagrado Concilio Tridentino Selsio. 34. e. 20. 2.

 Entre el baptizado, o confirmado, y los q le tienen.

2. Entre los que lo tienen, y el padre y la ma dre del baptizado, o confirmado.

 Entre el que baptiza, o confirma, y el bap tizado, o confirmado, y el padre y ma dre dei baptizado, o confirmado.

Y si por caso alli vuiere muchos padrinos y madrinas, que saquen al niño de pila, o lo tengan a consi mar, lolos dos, esto es, vin padrino y vina madrina adquieren esta cognacion, o patente so espiritual: cuyos nobres à de escriuir el cura en el libro del Baptismo, y suifarlos deste parentesco, que por auer sidopadrino de la companya del companya del companya de la companya del companya del companya de la co

nos adquirieron: como esta determinado en el sacro Concilio Trident. Sessio, 24. can. 2. de matrimonio.

La cognacion legal fe adquiere por prohijar alguno, glofin. c... de cognat. legali. Y efta impide el matrimonio fegun tres grados. El primero de los quales es entre el que prohija y el prohijado, oprohijada, y entre los hijos è hijos de hijos, y todos los defeendientes del q' ine prohijado. El fegundo entre los hijos legi timos y naturales del que prohija y el que es prohijado y el que es prohijado. Y tambien ent. el amuger del prohijado y el que lo prohijo.

De eftos tres grados, el primero. Loum otió. f.de ritu nug, y terceros fon perpetuos, text. in.c., ita diligere. 4. ergo. 30. q. 3. El fegundo es téporal. e. . de cogna. legalí ; efto es que dura el tiepo que estha en pode de quien le prohijoy agís inwerto el que le á prohijado , o fiendo fiera de limpode; afísi el que es prohijado como el hijo natural y el legitimo, pueden có tra er entre il matrimonio.

Entre los que prohijan, y los prohijados,

y entre (us hijos y nietos.

Entre los prohijados y los hijos naturales
y legitimos, de quien los a prohijados.
En-

-, ---

Entre la muger del que prohija y el prohi jado, y entre la muger del prohijado, y el que le prohijo.

que te pronjo.

El quinto impedimento fe dize Crimen , y
es en dos manetas. Adulterio, (es a faber) y ho
micidio. Y en efo fe han deconfiderar quatro
caios. El primero de los quales es homicidio
puro, quando el vino de los cafados da la muer
te al otro por tercera perfona, efre la qual y el
cafado que retila vino jamas puede auer mari
moniocomo effa determinado, ca. Laudabilem.extra. de conner infi.

Iem.extra.de conuer .int.
El (egundo cafo, es homicidio mezclado có
adulterico, quando el vino delos cásidos haze
adulterios y mata por fi, o por otro al que eflà
cafado có elentre el qual y el adultero o adul
tera no puede auer matrimonio.capit.Si quis
extra.de eo qui duxir in matrimonium quam

polluit per adulterium.

Li tercero es adulterio mexclado con promeña, que es quando el adultero promete a la adultera, que municado e fu marido, o la mi gor del fe calara con ella , o ella prometiendo lo a el : agora fe haga la promealía antes del adulterio agora defuese de cometido : entre los tales no puede auer jamas matrimonio.

Extra.de eo qui duxit. &c.

El quarto y vitimo cafo es, adulterio mez-

elado con contracto de fegundo matrimonio presente Desuerte que los tales no solo an cometido adulterio, pero dechecho se casaron: ni haze al ca o que preceda el adulterio al tal contrato, o se figa despues que se an casado, que ni de vna manera,ni de otra, jamas entre ellos puede auer matrimonio: como esta determinado, capitul. Signi. extra. de eo qui duxit.&c. Mas esto se à de entender, quando sa bia que la muger con quien contrae era cafa-da:yfi a cafo al principio no lo fabia, pero defpues de contraydo lo fabe, y con todo esso no dexa de feruirfe della, como de propria muger:entre los tales no puede contraerfe matrimonio.

Que fi caso fuesse que en ninguna manera fe vuiesse sabido ser ya casada la muger con quien fe cafa, ni jamas a fu noticia vniette venido, bien podria muerto el marido cafarfe con ella.

El fexto impedimento fe dize differencia de ley, tex.in.c.caue. 28.q. 1. Esto es, que entre la periona baptizada, y la que no tiene baptifmo no puede auer matrimonio.glof.in.d.cap. caue : pero fi ambos fon baptizados, aunque fea el vno erege,o fcifmatico,y aun los dos,fe puede contraer matrimonio entre ellos.

El feptimo impedimeto fe liama fuerça:y es

quando fiterçan a vna perfona que fe cafe, o le ponen temor tan grande, que bafte a hazer a qualquier esforçado temer. Como quando a-menazan a vno que le açotarán, corromperan o mataràn fino fe cafa con tal perfona, no vale cofa efte matrimonio e venies el. 2. cap. cum locum. de fondalibus. Pues aquel con fentimiento no estotalmente libre. Si ya defipues de fu propria voluntad no aprobafie lo que antes hizo por fiterçary a efto fe puede reduzir el impedimento; como lo dize el Concilio. Trident. Sef. 42-42-p.6.

El octano impédimento es Orden facro, quiero dezir, que fi vao es ordenado de orde facro, que es de Subdiacono, y de alli arriba, como Diacono y Sacerdote, no fe puede cafray dado que fe cafe, no es valido femejante matrimonio.c. 1.de clericis coniugatis, Y dixe ordenado de orden facro, porque fi vno à tomado folamente ordenes menores, bié fe pue de cafarcomo dize S.Tho.3.part.quæft. §3.in additant.s.

El noueno impedimento fe llama Ligamen, quando el vno (esa faber) de los que fe casan eftana y a casado por palabras d'prefente có o tra persona. Porque si acaso la tal persona se casa otra vez, y continna el martinionio peropula carnajno vale cosa este fegundo casa-

miento:dado que en el primero no aya paffado copula carnal.

El decimo impedimento fellama Iufticia de publica honestidad : del qual determina el facro Concilio Tridentino Seff.24. cap.3.por

la fo rma figui nte.

El impedimento llamado Inflicia de publica honeltidad, quando las esponsalias, o promessa de casarse, por qualquier causa no son validas, determinamos fea ninguno entre las tales personas. Y quando las dichas esponsalias fon validas, queremos que femejante impedimento no passe del Primer grado. Demanera que si entre Cathalina y Iuan passaron es ponfalias,o cartas de cafarfe,muerta Cathalina,con ninguna hermana della fe puede Iuan cafar,dado que puede contraer có qualquier otra parienta de la prometida, porque folo el primer grado se veda. Y si a caso aquella desponsalias de futuro se desbaratassen (como se fuele hazer cada dia, que tractando femejantes esponsalias despues de auer el padre prometido que dara hija a fulano, se desconcierta en el discurso del contrato) en tal caso bien podria ser matrimonio con la hermana de la prometida, puelto quela primera viuieste. Por que la hora que se desbarataron las desponsalias, cessa el impedimento llamado justicia de

publica honestidad.

Y assife à de aduertir, que en tiempo passa do se estendia este impedimento hasta el quar to grado: pero agora el facro Concilio Tridé. lo a reduzido a tolo vno, voi sinp.

El onzeno impedimento fe dize affinidad, textinic, non debetide confan. & affi. Y es vn cierto parentefoo que fe caufa de tener el hóbie copola carnal, y natural conla muger, y la unger con el hombre cumpliédo fiu volvitad en el vafo natural. Los quales dos fiendo mari do y muger, fe eltiende la tal affinidad halta el quarto grado incliniuery fino fon fasados, no llega fino al fegido gradorcomo elta determi nado en el S. Cócilio Triden. Sefi. 34. cap. 4.

Bi doseno impedimèto (e llama impotécia cocundi, que es quida no pueden los dos tener copula carnal, ora, (ea por defecto natural ahora por alguna hechizeria perpetua, entre las tales perfonas nopuede auer matrimonio.

Aună fi el vno d'los calados ſabia († tuuiefi el otro femejăte defecto de impotête, y có todo effo fequilo cafat cof el en tal cafo como dize. S. Th. 3, p. q. 58. art. 1. in. addi. el matrimonio exerdadero. Y dize mas el me fino Doctor faneto, di qualla impotécia no es perpetua, fino die puede remediare, se valido el matrimonio, Gono ahora fi vna muger fienfe tà cerrada q'

el homb re no pudielle róperla, seria menelter que con algun iltrumento le rompiesse el va fo del engendrar, porque assi fuesse apta para inntarle con el marido à copula carnal.

Estos doze impedimentos sobredichos,no folo prohiben el matrimonio entre las perfonas que los tienen, mas tambien si es hecho, lo anulan y deshazen.

# Dubdas. 6. III.

Váto alo primero (e pregúta, fi el matri monio cae todavia debaxo de precepto é esdezir, fi fomos todos obligados acafarnos? A lo qual dize S. Tho. 3.p. q 41.art. 2.in add.q́ ningű precepto ay q̃ a ello nos obligue. Que pues a nadie se deue premio por traspas far algú mádamiéto, y las virgines fon particu larméte premiadas porauer guardado virgini dad de laureola, q es cierta corona, claro esta q no fomos obligados a cafarnos. A esto haze lo q S.Pablo escriue. r. Corint. 7. diziendo. E) q no casa la virgen mejor haze q no el q la casa, Y assi queda muy ala clara entendido, q aquel precepto dado por Dios en el Genefique dize. Cresced y multiplicad sobre la tierra, no es obligatorio, fino en aquel tiempo que auia muy poca gente, y era menester q'se casassen las personas para engendrar hijos.

Lo legudo le pregunta, fi los actos carnales

que passan entre marido y muger son siempre peccado? Y en esto respode S. Tho. 3.p.q. 41.art.2.que no: porque ningun peccado cae debaxo de precepto, y alos actos matrimonia les obliga el mandamiéto, como lodize S. Pales ouiga et mantameted como leula 23. Fa-blo. 1. Corin. 7. El marido pague a fu muger la deuda, y la muger a fu marido. Quiere dezir, que le de fu cuerpo quando le fuere demanda do. Tambien dize el Apostol. 1. Timo. Quiero que las biudas moças fe cafen, y engendren hi jos, los quales (como esta claro) engendrar no fe pueden, fin tener entre fi actos carnales : y assi semejantes actos no son peccado. Demas delto dize S. Tho. vbi fup. art. 4. que los actos matrimoniales fon meritorios, por fer actos de virtud, quando fe hazen afin de cumplir có la virtud de justicia, que manda boluer cada vno io fuyo, esto es quado se hazen para engé drar hijos que firnan a Dios: a lo qual inclina la virtud que ic llama religion. Verdad, es què fi los tales actos fe hazen para cumplir con el apetito carnal, de tal manera que fi fu muger fuelle an otras no fina, no tendria copula carnal conella, feran entonces peccados venia les. Pero si se deleytasse con la suya tan desen freuadamente, que aunque no fueffe, cum-pliria con qualquier otra fu apetito, en tal ca-lo aquel acto especcado mortal, en aquel que

žir.

tiene tan dañado el animo. Finalmente dize mueltro Doctor fancio que ay tres maneras di bienes en elfacramento, que fon Proles, fides Sacramentum. Demanera que quien fe cafa, fe à de cafar para engendrar hijos que firuan a Dios, y à de tener intencion de allegarfe à tener copula carnal con la que es fu muger, y mo con aiguna otra.

Lo tercero (e pregista, il cil matrimonio que fehace por procurador es facramento? A lo qual dire Caicrano en fus Opuiculos, romo Litrada. 12. q. 1. que no, porque ningun facramento (e recebe por procunador, como fe pue de ver en todas fos facramentos. Y es la raspe que recibir algun facramento, es paísios per fonal, pues que es recepcion interior dela gra

cia facramental, y en lo exterior quiere algui na operacion fentible en la perfona : como fe vee claramente en la communicacion de todos los facramentos. Tambien dize, que dado que no fea Sacramento femejante matrimonio, con todo esfo es verdadero y valido: aunque nose deshaze por qualquier otro matrimonio, que se hiziesse despues, siendo facramento, aunque fuesse consumado, affi como el primero cafamiento de los infieles por no fer facramento, fe deshaze por el fegu do que es facramento, como esta determinada. c. quanto. f. nam fi matrimonium . & glof. verbo ratum extra de dinortijs. Demas desto dize Caietano que el matrimonio por procurador fe puede facilmente deshazer con có fentimiento de las partes, entreniniedo la po testad del Papa, porque como no es facramen to,no es del todo indifioluble.

Lo quarto se pregunta, si se puede algisna vez deshazer el matrimonio contraydo
por palabras de presente el Alo qual dize;
S. Thomas, s. part.quæstion.61.art. in addi;
que si, antes que sea consumado por copula
carnal, entrando el vno en alguna religion
aprobada:como esta determinado en el derecho de connec.coning. ca. Verum. Y deshate se este matrimonio quando se haze la profece.

fession, agora sea expressa, agora tacita. Dize demas desto S. Thomas in. 3. part. q. 59. art. 5. que el matrimonio aunque sea consumado, se puede por infidelidad deshazer. Como agora fi alguno de los casados infieles se converties. se a nuestra fee Christiana, quedando el otro infiel: y no queriendo cohabitar con el connertido, antes blasphemando de Christo, y procurando peruertir algunos, atrayendolos a su insidelidad, en tal caso el que se conertio puede cafarfe otra vez, viuiendo el otro : y en tonces el fegundo matrimonio deshaze al pri mero por fer mas fuerte vinculo, acaufa d fer como es facrameto, lo que no era el matrimo nio entre infieles. Esto dize S. Tho. 3. par. q. 59.art. 5. Y facafe del Apoft. 1. Corinth. 7. que dize. Si el infiel dexa la muger fiel ¿dexelo ella estar; ca ni el hóbre ni la muger que se con uierte, quedă obligados a captinerio: por que el Señor nos a llamado en paz. Finalmente, dize S. Tho. vbi sup. que en el matrimonio ay dos obligaciones,o vinculos,el vno delos qua les se dize vinculo de matrimonio : y este no fe puede deshazer entre los fieles hafta la muerte del vno:y tanto que ni aun el Papa tie ne potestad para ello, quado es (mayormete) confumado por copula carnal, conforme a lo que nos esta mádado por S. Mattheo.c. 19. do

de dize Christo:Lo que Dios ayuntò, el hom bre no lo aparte. Y lo mesmo dize S. Pablo ef criniendo a los Romanos capitu.7. De suerte que muerto el vno delos dos,el otro, se puede cafar vna y o tra vez fiempre ó muera fu cópa fiia,ca enesto no ay numero determinado. El otro vinculo se llama vinculum thori, esto es. que los casados marido y muger han de habitar en vno,ydar el vno fu cuerpo al otro quando se lo demanda: porque como dize sant Pa blo.1.Corinthi.7. El cuerpo de la muger cafa da no es suyo, sino del marido: y el delmarido es dela muger, este vinculo se puede deshazer y de hecho se deshaze mediante adulterio, co mo fe dize en fant Mattheo capitulo, 5 . & .6. De fuerte que el marido no es obligado a hazer vida con la muger que cometio adulterio ni la muger con el marido adultero, ni tiene obligacion para darle sucuerpo quado se pier de la libertad. Aunque se sacan los casos signié tes,como dize fancto Thomas fobre fant Pablo.1.Corinthio.7.

Quanto a lo primero, fi el marido es adulte ro, no puede negar el cuerpo a fin nuger adultera, ni quando el fue caula que adulterafe la muger, prouocandola a ello y tambien fi el adulterio no fue voluntario. Porque creyendo probablemente que el marido finefic muerto eflando aufente, [c. cafo con otro, o fi algúnoentrafíe a trayeion en la camara donde domia, y ella creyendo fer fu marido, le diefíe fu cuerpo, o la forçada: en tales calos no puede el marido dexar de hazer vida maridable con fu muger, y pagarle la deuda marimonial. Y lo melmo es fi hizo con ella paz, interunisendo copula carnal, defipues de auer fabido el adulterio, como dize S. Tho. 3, pp. 6.2 art. 1.

Suelen los Doctores tratando del matrimo nio poner otros cafos por los quales fe puede deshazer elta obligacion, mas como esto fe ha de hazer por fentencia de la yglesta, y no por autoridad propria de quienquiera, junto es q sean obedeficidos los Pretados, en lo que por el derecho está determinado, acerca de no acer obligacion a hazer vida matidable, y poderse apartar, y hazer entre los casados dinor cio.

Lo quinto se pregunta, si puede casarse algun moco si no a llegado alos catorze anos? A lo qual dize S.Thom. 3-p. 4-s8. artic. 5- in addi. sel derecho dispone, que vn muchacho que no puede pagar la deuda marrimonial, no es apto, ni contuneinte para contraer matrimonio. Y comunmente el tiempo que de de tener el varon para por der engendrar son catorze a sios, y la muger doze, y t habetur fere in toto H

citulo de sponsaibus impubertum. Demanera que sife canda nía na ente negado a esta edad, se deshaze semejante matrimomo, y asís ino era valido. Dite alsi mestimomo en antes del tiemo y a dicho alcançals sincera vantes del tiemo y a dicho alcançals sincera vantes del tiemo y a dicho alcançals sincera natural, y vigor de entendimiento (dos colas que luplen lacedad) en tal caso no le deshaze el matrimonio contraydo, nis podra deshazer si an tenido cepu la carval. Desurera su su contra de la comenda de la carval de la comenda de la comenda de la carval d

Lo fexto fe pregunta, fi para contracr matrimonio es necefiario declarar enlo exterior el confentimiento interior, por palabras de prefente? Alo qual dize S. Tho 3, part, quark, 45, artic. 4, que fipor que como elmatrimonio fea facramento, y en cadavno dellos es neceffaria feuibile fenal, aquel exprimir de palabras á de fer cofa fenible. Fuetlo que no es meuefler que fiemprefe aya de exprimir el có fentimiento interior por palabrass porque ba fran feñas, aumque los que fe cafan no fean ru dos, los quales pueden contracr con baxar la cabeça, o hazer otras feñas que firuan en lugar de palabras. Lo mefino es quando cafan al

gun**a** 

guna donzella, la qual ocupada de verguença no puede pronunciar el fi, que bafta no refiftir antes de hecho dar sucuerpo al marido:ca entonces las palabras que dizen el padre y la madre firuen al matrimonio como fi ella las dixesse:porque es sufficiente fenal que son suyas pues no contradize a ellas.

Lo septimo se preguta, si es matrimonio en tre dos personas, que ambas, o la vna pronúncio las palabras del matrimonio, sin consentir a el interiorméte?Y dize S.Tho. ; p.q. 45.arti 4 que no porque en todos los facramentos fe requiere la intencion , y el que no consiente, no tiene intencion de cafarfe. Ni haze al cafo jurar que la toma por muger, ni que se aya se guido copula carnal, porque fin el cofentimié to interior no fe puede cotraer matrimonio.

Lo octavo se demanda si el matrimonio he cho con condicion es valido? A lo qual respóde S. Tho. 3.p.q.47.art. 5. que si la condició es de presente, y no es al matrimonio contraria, ello me da que fea hor elta, que deshonelta, es verdadero matrimonio, estando en pie la con dicion,y fin que se cumpla primero, no se con trae matrimonio. Como agora, fi el hombre dixesse a la muger, Si vos dezis que no ay mas gentil hombre que yo enel mado, yo os tomo por muger, y ella dize las palabras ya dichas.

el matrimonio es verdadero:pero fi no las dixesse, no lo seria. Dize demas desto, S. Thomas, que si la condicion puesta es contraria a los bienes del matrimonio, no valdria cosa semejante matrimonio, que con este pacto se hi ziesse. Como agora, si vn hombre se casasse di ziendo a la muger. Yo me caso con vos con có dicion que no os empreñeys, o que no os llegueys a mi,o que os caseys con talpersona, o que no me guardeys lealtad : con semejantes condiciones no sepuede cotraer matrimonio por que son cotrarias alos bienes de esse mesmo matrimonio, que fon Proles, Fides, Sacramentum. text. & glof. in cap. fin. de condi.appo. Yassi dize el mismo Doctor sancto, vbi fupra, que si la condicion es de por venir,y forçola: como agora, fi mañana faldra el Sol, yo os tomo por muger, el tal matrimonio es verdadero, porque semejantes co fas téporales ya nos son presentes en sus caufas. Pero si la condicion es contingente, como agora si dixesse:Si me dan tantos dineros, o fi mis padres fueren contentos, yo os tomo por muger, no es matrimonio : porque semejante cocierto, es lo mesmo que dezir. Yo me cafare con vos, y palabras de por venir no hazen matrimonio.

Lo noueno se demanda, si puede vn esclauo

cafarfe contra la volittad defu amo? Alo qual dies S. Tho. 3-0, 45. art. 1.m addique fi,por que para cótraer matrimonio enla ley de 1/20. Chritto, tanta libertad tiene captino, como el fenot, conforteme a lo que dize S. pabo Galat.

3. En lefu Chritto no ay efciano ni libre. Ytam bien fe da razon para eft. 100, yes que el captine rio tiene fuerça de ley politiua hecha por los hombres, y el matrimonio tiene virtud de ley natural y diuina : y como el derecho pofitiuo no es prejudicial al derecho natural y diuino, efta ciaro que el efciano fe puede cafar auná no ouiera fia mo.

Lo decimo fe pregunta, fi peccan mortalmente los cados que fen iegan la deuda matrimonial, efto es, que el vno dellos no quese dar fu cuerpo al otro? Al o gual refi o nde fancio Th.; p.q.64.art. 1. que fi, por fi fon obligados debaxo de precepto apagar lemejare deu da, conforme a lo que dize. S. Pablo. Rom. 1; Pagad a cada vno lo que le deueys. Y la deuda matrimonial fe deue, como lo dixo el mefmo Apotlo 1. Corint. 7. No os defraudeys vuos a coros (y había de la denda matrimonial) fino fueffe de confentimiento de los dos, y por alguntiempo. Aunque dize el mefmo Doctor lancto, que aquella paga femejante fe ha de ha cert mixando por fu faltud, y conferuación de

ja vida, y en fin con prudencia. Y assi ninguna perfona es obligada por pagar aquella deuda, poner a riefgo la vida, ni la lalud, ni hazer cofa que repugne a la discreción.

Lo vndecimo se pregunta, si es alguna vez peccado mortal calaríe, dado que ica matrimonio entre legitimas personas? Y digo que no ay duda, que a vezes peque mortamente vno,y es quando se casa por algun mal fin, que es peccado mortal, como fi tomafie muger pa ra roballe lo que tiene, o para ponerla en el partido, y tambien si se casa estando en peccado mortal y fabiendolo, o excomulgado, fin fe hazer abfoluer primero :porque haze in juria grane al facramento del matrimonio, re cibiendolo indispuesto.

Lo duodecimo fe demanda, fi pecca el marido quando tiene parte con fu muger, folamente a fin deholgarfe,o por aner falud o cui tar adulterio; A lo qual dize S. Thomas. 3. par. q.49.art.5. que los casados en dos casos ningun peccado cometen juntandofe: y es el vno la intención de engendrar, y el otro pre-tender pagar la deuda matrimonial. En tocos los otros ay peccado a lomenos venial, De manera quesi el marido tiene parte consu mu ger a fin de quitarle la occasion de cometer adulterio no pecca por femejante conuersa ció pertenefee a la fidelidad, la qual es vno de los bienes del martinmonopero utiene a eccef foa fi muger por no caer eien alguna forninicación: pecca venialmente, por auer alli alguna luperflaydad, y el martinonio no fer intitutydo a efle fin, antes como vna cierta indugencia, o permifision; que afsi dize S.Pabio 1.Cor.7, Cada marido fe contente con fu mu ger, y la muger tenga lu marido, para eutra formeación. Y fluego àndez 4 Aquetto digo

fegun cierta indulgencia, que quiere dezir. Fermite fe os esto como menos

mai.

CAP. X.QVE TRATA DELA EX comunion, y de la dinersidad delias.

Xcomunion, es cenfura, o fentencia becletiaftica, que aparta la perfona dela comunicación y com pania de los Christianos.

Dos maneras ay de comunicarfe los Chriftianos: la vna es culos facramentos ycolas Spirituales que fon las oraciones y ayuntamientos pa oyr milla ylos oficios diumales: a otra cófite clos actos corporates, como el fatudar fe exterior, cóbites, tratos y negocios fegu fe

#### Excomunion.

vía enlas ciudades, comunidades, y cofas feme jantes. Conforme a lo qual ponen los Doctores dos maneras de excomunion, llamadas la vna mayor, y la ctra menor.

Excómunion mayor, escenfura Elecfaffica, que aparta la perfona de toda licita cómunicação con los Chriftianos, etto es de tos factoramentos, de las oraciones, y de os que milha, y los otros dibinos officios, y de toda otra qual quier communicacion, atunque fea temporal. Y ási los cafos en que no puede los excomul gados cómunicar con los otros fieles, ponen los Doctores en los verfos figuientes.

Si pro delicto anathema quis efficiatur, Os,orare,vale,communio,mensa negatur.

Cuya declaracion, segun Caietano, in summa, verbo, excomunicatio vetita. §. illicita. essa que se sigue.

Os, Que no es licito al excomulgado hablar, ni por fi, ni por otro, ni por letras, có alguno de los fieles.

Orar. Que no puede el excomulgado cómunicar con los otros en la oración, ni en los offi cios disinos, demanera que fe halle junto con ellos quando fe haze alguna oración publica, o fe dizen algunos officios disinos: sunque mientra predican, o leen alguna lectión, aunque fea de Theologia, puede alli clitar prefente, fin que tenga el, ni los otros algun elcrupu lo porque ni el fermon ni la lection fe cuenta entos officios diumos.

Vale. Quiero dezir, que no puede alguno de los fieles ialudar al excomulgado: fino que en lugar de falud fe le puede dezir, Dios te illumi ne, o alguna otra cofa femejante.

Communicar con los otros Christianos en actos algunos, y particularmente en los legiti-

mos. Menfa. Quiere dezir, que no puede comer co los otros Christianos. Y à se de aduertir aqui, que quando se veda al excomulgado oyr misfa, y los officios diuinos, estando juntamente con los otros, se entiende, no dela propinquidad,o identidad del lugar en que se haze la oracion, o se dize la missa, o se come. Porque en vna milina camara pueden eftar vn excomulgado, y otro que no lo es, y el vno haze oracion;o esta comiendo en vna parte del aposen to,y no comunican entre si , ni pecca entre si alguno dellos. Tambien fi en vna mesma Iglesia le celebran dos missas, y el excomulgado oye la vna, y el que no lo elia oye la otra, no comunică entre îi : pero fi oyesten ambos vna missa, entonces se dirian communicar, ypor el configuiente peccarian. Y si se hizielle vna

#### Excomunion.

procession donde vuielle tanta gente q fuelle muy eitendida, y al cabo della viniesse vn excomugado, y el que no lo es, fuesse a los primeros muy distante del otro, auria entre ios taies comunicacion, y peccarian por no obe decer al precepto dela ygiesia. Y de aqui se po dra entender, que quando vn excomugado paffa por vna Igiefia en tiempo que te dize el officio diuino, y de paffada fe arrodilla y haze alguna oracion, no le comunica entre el, y los que dizen el officio: y afsi ninguno dellos pec ca en aquello, ni menos, si tocando al Ave Ma ria, el excomulgado hinca las rodilias abueltas delos otros, y todos rezá: ca entonces no fe haze fenal a oracion comun, mas aparticular,y cada qual dize fu Ane Maria.

6. II.

C O N todo effo ay algunos cafos en que li citamente fe puede tratar con excomulgados, fuera empero delas cofas divinas, y todos fe encluyé enlos dos verfos figuiétes.

Vide, Lex, Humile, Resignorata, Meceffe,

Heequanis, faciant, analbema ne pofit obeffe.
Los quales verfos fe declará por efla forma.
Vale. Quiere dezir, que puede vno communicar con el excomulgado por vilidad de qualquier delos doso, de ambos: como agora: Si al me deuc algo, yo felo puedo demandar. y hazer

hazer cuenta con el de lo que me deue. Ytam bien le puedo hablar tratando con el fobre fu faluación, y exhortádole que procure falir de aquella excommunion, y darie manera y confejo como pueda falir. Y puesto que tratando estas cosas se mezclassen algunas otras platicas:no ay porq tener escrupulo, pues en ello no fe comete peccado, haziendolo con inten cion de mejor lo induzir a fu falud.

Lex.f.matrimonij. Esto es, que el casado excomulgado puede comunicar con su muger, y ella ii lo ella, con fu marido, mayormente en lo que al marido toca.

Hanule. Quiere dezir, q los que estan subjetos al excomulgado, como hijos, el clauos, moços y vasiallos, pueden licitamente comunicar co el, y el puede tambien comunicar con fus hijos, y con todos los que le obedecen en las co fas que le son subditos.

Res ignorata. Esto es, que no pecca el que fincul pasuya ignora que otro esta excomuigado, si comunica con el,ni menos incurre alguna excómunion, dado que fea la tal comunió en las cofas diuinas.

Necesse, Quiere dezir, q en caso de necessidad fe puede tratar con excomulgado. Como ago ra, Si esta vno en la prision, o tiene otra qualquier necessidad que le pueda remediar algú

#### Excomunion.

excomulgado, puede fin escrupulo tratar con el, sobre es remedio de su necessidad.

Y si acaso me forçanan a oyr missa con algu excomulgado, no peccaria en hazerlo:porque lo haria no pudiendo hazer otra cofa. Que si antes que lo excomulgessen tenia yo algun ne gocio con el, y no pudiendo comunicarle paf faria riefgo mi hazienda:en tal cafo puedo yo licitamente tratar con el excomulgado, quan to cumpliere a semejante negocio. Y lo mesmo es si tengo yo necessidad de algun Consejo para mi, o para otra qualquier persona, y no hallo en mi quien lo puede mejor hazer que aquel que està excomulgado:puedo sin es crupulo comunicarle,para le demandar el dicho consejo. Si empero fuera de los casos sobredichos se comunica voluntariamente con excomulgado, se comete peccado.

Y fiel que està assi excomulgado adminisftra algun sacrameto, da sentencia como juez, o da benesicio alguno, pecca mortalmente.

En todos los otro casos suera de la comuni eacion in divinis, comunicar có los excomulgados especcado venial, con tal que no aya menosprecio.

# ø,III.

E Xcomunion menor es censura, o sentencia Ecclesiastica, que aparta la persona de la la comunicacion actiua y passina de los sacra mentos folamente. Quiere dezir que la perfo na excomulgada de excomunion menor, ni puede administrar algun sacramento, ni menos recebirlo fin peccar mortalmente. Ay em pero esta differencia, que si el excomulgado de excomunion menor absuelue a vn peniten te, semejante absolucion es verdadera, y consi gue su essecto, dado que quié la da peca. Que fi el excomulgado de excommunion menor, fuefic abfuelto delos peccados, fin lo fer primero de la excomunion,no valdria cosa su ab folucion.Y con esta distinction se podra enten der aquel cap. Si celebrat. de Clerico excommunicato. Sobre el qual dizen los Doctores que la excomunion menor excluye folamente de la participacion passina de los sacramen tos.Despues aca del Concilio Constanciense, vt in extrauag, ad cuitanda fcandala, folo en dos casos cae vna persona en excomunion me nor: el primero es, quando comunica con algun excomulgado publico y nombrado por fu nombre, y el otro quando participa o trata có el q'à incurrido excomunion por auer manifiestamente puesto manos violetas en algun ecclefiastico:si ya no fuesse tratado con el tal excomulgado, en los casos permitidos por el derecho, de los quales auemos ya trado.

#### Excomunion.

1. materia dela excomunion mayor, o por mejor deixi, la canfa porque pueden excomiti gar a ino, es el peccado mortal, como quiere S.Tho.3, p.q.a; l. art., sin addi, porque la excomunion mayor echa la perfona, y loto el peccado mortal, haze a que lo tiene, sindigno de aquel foberano reyno, por lo qual deue fer la çado del y dixefe que haze el peccado mortal la perfona que lo tiene indigno del reyno de Dios, porque contradize a la caridad, la qual es via que nos lleua hafta enel reyno de Dios sortenes en leus hafta enel reyno de Dios sortenes en leu hafta en en le reyno de Dios sortenes en leu hafta en en le reyno de Dios.

Tambien fe ha de confiderar aqui, que ay dos maneras de excomulgarla van fedize a in tey la otra llaman ab homine i entre las quales dos ayefta differencia, quie la excomuniori à inte, elta en el derecho canonico, e n las co fituciones (prodales, o proninciales: y femejante excomunion es perpetua, fino la reuoca el funumo Potifice, o la pronincia, o el fynodo. La excomunion ab homine, o dada por el pue no es perpetua, que antes con el lunifino juez efpita, Como agora, fe li pue mádafle fopena de excomunion lata fententia, que ninguno entraffe éntal lugar, muerto el juez, o remouido, es acabada la tal excomunion, que tiene al alguna finera. Yno quiero dezir que no feã ex comulgados los q antes de acabar el juez fo como feã ex comulgados los q antes de acabar el juez fo foi de foiço, haiziro cotra fun mádamiteo, fino digo f

los que defpues haran lo contrario, no incirran la lobre dicha excomminion: porque ya no tiene vigor. Y et juez Eclefiafito a ninguno deue excomulgar por algun peccado mortal, fino es contumaz, por que autercolo citado no à querido venir a juyzio, o le fue del lugar del juzgado antes de oyr fentencia, o porque no quiere obedecer a lo que máda el juzz por fe fentencia, o por que amonefiado, no fe ha querido corregiry esla razon dello effa, Que la excommino es a vittima y mas graue pena e el juez Ecclefiafico puede dar, como quier que defpues della no tiene mas que hazer: y por tato es nieuefter que a ninguno excomul que fin auer en el contumacia.

La forma dela excommione s diucria, ficgun la varieda de las excommiones porque ay van quese dize comunicatoria, y la forma della esi/Sandamos sopena de excommunion que le haga, o fe dexe de hazer tal, o tal così. O de esta otra manera. Qualquier que hara tal così fera excomulgado. Li que hiriere con tra semejante mandamiento, peccara mortalmente, persono incutrira excommiona igipuraporque aquello era comminatorio folaméte. Quiero dezir, que poraquella palabras no ha zian mas que amenazarle, que le excomulgarian, pero no lo excomulgaund e hecho.

#### Excomunion.

La otra excomunion fe dire late fententie, y es, quando dizen. Mandamos fopena de excomunion latæ fententie, o diziendo: la qual incurra ipfo faĉto, o ipfo iure, o quando dizeteo ipfo fit excomunion latæ fentefizela que fepronuncia por estas palabras. Excommunicamus. 8c.

El ministro que puede excomulgar, es la persona que tiene jurisdiction en el foro llamado judicialy asís el fummo Pontisce sobre 
todos, pues todos los demas le son subjetos todos, pues todos sodemas le son subjetos es 
pueden con autoridad propria excomulgar. Y los que destos y de los otros Prelados 
superiores tienen comissió, como los Vicarios 
generales, y Prouifores de los Obispos, y los 
Prelados en sus religiones, a que lo tienen por 
primilegio del Papa. Ni es necessirio que sea 
una sucario que de los y de los enconaciones 
unidor del Obispo, de coro Prelado, que sem 
junto del Obispo, de coro Prelado, que sem 
jante facultad pueda dar, tiene facultad para 
excomulgar.

Los effectos de la excomunion mayor fon muchos. El primero echa el excomulgado fue ra de toda participacion de los facramentos

actina y paísina.

Lo fegundo, lo excluye de la participación de todos los bienes que hazen los christianos como missas, oraciones, ayunos, limosnas, sufragios y processiones, contodos los demas que se hazen

Lo tercero, lo aparta de la execucion de qualquiera delos ordenes que tiene. De manera que fie lexcomulgado exercita officio de Subdiacono, Diacono, o dize mífla, oconfiella a otro, queda irregular, y nopuede có el dispéfar fin no folo el Papa.

Lo quarto lo prina de qualquier beneficio ecclefiaftico, de tal manera, que ni el lo puede aner, ni conferir a otro.

Lo quinto lo prina de la electió actina y paf fina:y alsi ni el excomulgado puede elegir, ni fer elegido.

Lo fexto, lo prina de oficio y beneficio, y del vío de la jurifdiction, de tal manera, que el excomulgado, ni puede ligar, ni abfoluer, ni or denar clerigo fin pecar mortalméte, por la ia juria que haze d'facramento.

Finalmente lo priua dela comunicación de los christianos, como dicho es.

Pero a fe de aduertir aqui, que quando dizen que el excomulgado ni puede dar ni rece bir ordenes, ni administrar otro algiu sacramentomo quiere dezir que fi de hecho-recibe

#### Excomunion.

el excomulgado algunas ordenes, no fea orde nado,o fi las da,que aquellos q la reciben del no queden verdaderaméte conellas, pero que dandolas,o recibiédolas el excomulgado,pec ca mortalmente,y queda irregular.

Los effectos de la excómunion menor, fon quanto a lo primero privar de la participació actina y passina de los sacramentos. Demanera que quien està excomulgado de excomunion menor, ni puede dar ni recebir algun facramento, sin peccar mortalmente, como ya està declarado.

Lo segundo, priva de la election passiva, porque si vno està excomulgado de menor, no puede fer electo : y si lo eligen no lo sabien do, no vale cosa la election, por ser como es femejante persona inhabil para todo beneficio ecclefiaftico.

## 6. IIII.

Y Porque la noticia de la excomunion(à in-re mayormente) es muy necessaria a los que tiené cargo,o cura de animas,porq se pan quando está su oveja excomulgada,o quá do no : y aquien està reservada la absolucion de semejante excomunion, me parecio poper aqui fummariamente las excomuniones del derecho, y aquien es referuada la abfolucion dellas.

Bullain cœna Domini. 66

SIGVENSE LAS EXCO Ma muniones Papales que se ponen en la Bulla in cœna Domini, leyda en Roma el año

1566. La abfolucion de las quales referua para fi el Summo Pontifice.

PRimeraméte, excomulgamos y anathema tizamos de parte de Dios omnipotente, Padre, y Hijo, y Spiritu fancto, y alsi mismo por autoridad delos bienaueturados Apostoles S. Pedro, y S. Pablo, y nfa: a qualefquier Vii tas, Vnicleficas, Lutheranos, Zuinglianos, Vga nos, Anabaptiftas; Trinitarios: y a rodos y qua lesquier otros ereges y scismaticos, como quier q fe nobre,y de qualquier fecta q lea : y a todos los fanorecedores de los dichos here jes : y a los q̃ acogen,y a los q̃ creẽ enchos: y a los q fus libros fin autoridad nra, y dela fancta Sede Apostolica scietemente,o como quier q fea, lee, o en fus cafas tiene, o imprimen, o co mo quiera defiédé: por qualquier cauía publica,o fecretamete co qualquier estilo,o color, y en general a qualquier defentor deilos. . Item, todos los piratas, cossarios, y ladrones

de mar,&c. y fus fatores.

Item, excomulgamos y anathematizamos

a todos los que en fu tierra imponen nuevos pechos,o cobran los prohibidos.

I a Item.

## Bulla in cœna Domini.

Item, excomulgamos y anathematizamos a todos los falfificadores de Bullas, o letras apostolicas, supplicaciones concernieres a gra cia, o justicia, o por el Pótifice Romano, o por el Vicechanciller dela fancta Romana yglefia, o lugar tenientes dellos,por mandamiéto del mismo Pontifice Romano signadas,o alos que fo el nombre del dicho Romano Pontifice, o de su Vicechanciller, o delos lugar tenientes de los dichos fignan las dichas fuplicaciones, estendiendo el capitul.ad falsarium. de crimine falfi, con todas las penas en el contenidas a los que falfifican, o mudan fuplicaciones por nos,o por mandamiento nuestro fignadas, y dadas sin licencia nuestra y de nuestro Datario.

Item, excomulgamos y anathematizamos a todos aquellos que lleuan cauallos, armas, hiero, hilo de alambre, efabino, azero, y todos los otros generos de metales è infitrumentos de guerra, ataduras, cuerdas, afisi de caliamo como de qualquier otra materia, o la mifma materia con otras cofas prohibidas a los Moros, o Turcos, o a los otros enemigos del nóbre Chriftiano, con que pelcan cótra los christianos. Y tambien a los que dan auifos a los Turcos, o a los otros enemigos de la religion Chriftiana por fio por otro, o otros, delas co

fas tocantes al cfiado de nueftra fagrada reilgion, en perdicion y daño de los Chriftianos, y a cilos dan qualquier confejo: no obfante qualefquier priuliegios y cócefsiones por vetura concedidas hatta aqui a qualquier Princi pe, o feñores, o priuadas perfonas, por nos o por la ya dicha fede, a los quales no queremos en cofa confentir.

Item, excomulgamos yanathematizamos a todos aquellos que detienen, o maitratan a los que traen vituallas, o algunas otras cofas necefiarias al vió dela corte Romana, o a los que inpiden, o perturban que no fe tarygan a la corteRomana, o los que hazen lo talolo de fienden, de qualquier grado, preeminencia, o crusició, o eftado que fean, aunque tengan di guidad poncifical, Real, Reginal, o qualquier otra Exclefialtica, o mundana.

Item, excomulgamos y anathematizamos a todos aquellos que roban, defopia, detienen o con propoito deliberado prefumen maltra tar, mutilar, o matara a los que vienens, o fe van de la fancia cide aportolicar, y tambien a los quintener juridicition ordinaria, o delegada ha zen lo mifmo a los habitantes en la Corte, y a los que lo hazen, o mandan hazer.

Item, excomulgamos y anathematizamos a todos los que temerariamente mutilan, mal I 2 tra

## Bulla in Cor a Domini.

rratan, hieren, matan, prendé, encarcelá, o de tienen Patriarchas, Arçobi pos, Obilpos, y 2 los que lo mandan hazer.

Item excomulgamos y anathematizamos a todos aquellos que o por fi, o por otro, o otros maltratan, mutilă, matan, o despojan de fus bienes a qualefquier personas Ecclesiasticas o feglares que recurré por fus negocios a la dicha corte, y en ella los perfiguen, y a los procurantes y aportadores de negocios, abogados, y procuradores dellos, y tambien a oydores y juezes diputados fobre las dichas caufas y negocios, por occasion de las dichas causas y negocios. Y alos que prohiben que no se executen algunas letras Apostolicas, aunque scan en forma de breue perteneciente assi a gracia como a justicia: y las citaciones monitorias y executoriales que falieron de la Sede Apostolica, y por tiempo sal-dran sin su examen y beneplacito: y a los notarios o executores y fo executores de las le tras monitorias y citaciones; y de los executoriales, prenden, echan prisiones, y detienen o prender, aprisionar, y detener hazen. Y tambien a los que prohiben que no se obedezcan las letras y mandamientos de la Sede Apostolica, y de los legados por el semejan-te agracia o justicia concernientes, y qualesquiet . H ...

enier otros decretos, processos, y executoria les hechos fobrelas dichas caufas yletras,yco fas juzgadas, fin que primero preceda fu beneplacito y consentimiento, y por las letras executoriales, o de otra manera nombradas, fea pagado cierto precio: ni que los notarios o'en hazer actos,o instrumétos, por las dichas execuciones:y (i los tienen hechos, que no los ofen dar a la parte aquié toca el in teres. Y tambien los que prohibir, estatuir, y mandar prefumen directa,o indirectamente,con qualesquier penas, a qualesquier perfonas en general,o en particular, que no vaya a la corte Romana a profeguir qualesquier ne gocios, o impetrar qualesquier gracias, o que no impetren las dichas gracias, o de las impe tradas no vien:y alos que en peligro d'ius ani mas presume có pertinacia apartarse de nuestra abediencia,o del Pontifice Romano que por tiempo fera.

O a los que de fu officio proprio, a a inflanione el derecho comun, traen, o hazen traer o procuran a tuerto o derecho con qualquier. color ante fi, o ante fu tribunal, audiencia, chancilleria, confejo, o parlamento per

#### Bulla in cœna Domini.

que con qualquier cauía, o debaxo de qualquier color, aunque fea en virud de algunas letras Apofkolicas no acceptadas en vío, o tenocadas hafla aqui adelante haran, ordenarã, o publicado, o de aqui adelante haran, ordenarã, o publicaran eltaruros ordinaciones, cóftitucio nespragmaticas, o qualefquier otros Decretos, en general, o en particular, por los quales fe quita, o en alguna cofa é dana, o deprime, o de otra manera como quier efea fe reltrine la libertad Ecclefaficia, o a nueltros derechos o de la fede Apotlolica publica o fecretamente fe haze perjuyzio.

Item, excomulgamos y anathematizamos a todos los Chancilleres, y Vicechancilleres, y confegeros ordinarios y extraordinarios, de qualefquier Reyes, Principes, y Presideres de Chancillerias , Confejos, y Parlamentos, y tãbien a los procuradores generales de ellos, o de otros.Principes feglares, aunque tenga di gnidad Imperial, Real, o Ducal, o qualquier otra. Y tambien a los Arçobispos, Obispos, Abbades, Comendatarios, Vicarios y officiales que por fi,o por otros,o otros, fo pretexto de qualefquier exempciones, o otras gracias letras

contenidas.

#### Bulla in cœna Domini.

letras Apostolicas, abogan y sacan los pleytos de beneficios y diezmos,o otros espirituales, o a espirituales anexos de nnestros Oydores y Commissarios, eimpiden las execuciones ad monitorias, citatorias, inhibiciones fecrestos executoriajes, y de otras letras Apostolicas concernientes tanto a gracia como a justicia, que en algun tiempo ayan emanado de nos o del Camarero o Presidente de la camara Apo itolica, y de los Oydores y Comissarios Apostolicos:ycon autoridad laycal impiden el cur fo dellas, y al Audiencia, Perfonas, Capitulos, Gonuentos, y Colegios, que quieren excutar las dichas causas, entremetiendose tanto como juezes en el conocer de ellas, y ordenan y compelen alas partes agentes que hiziero cometer las dichas causas, y al presente hazé, de reuocar, y hazer reuocar citaciones, inhibiciones, o otras letras en ellas decretadas: v ha zer absoluer de las censuras y penas en ellas contenidas a aquellos contra los quales las ta les inhibiciones fueré emanadas,o de otra ma nera impiden la execucion delas letras apolto licas, o executoriales, aunque pretendan prohibir violencia.

Declarando esso mesmo y protestando, como por el tenor de las presentes declaramos, y expressamente protestamos, que la absolucion, oy, o otro dia por nos (aŭque folenemen te como à deser dada) no ayuda, ni comprehende a los arriba nombrados y calificados, Chancilleres, Vicechancilleres, Confegeros, y procuradores, o los otros excomulgados, fi primero publicamente no renocaren los estan tutos,ordenaciones,constitucioues, prematicas, y decretos arriba dichos, y quitaren y rayeren delos archivos,o lugares capitulares,o letras en que se hallaren asientados, y nos avi faren de la dicha renocació o rafura, y estuvie ren con firme proposito de no hazer otra vez las dichas cofas. Y tambien declarando que en ninguna manera se deue o puede prejudicar a todas las dichas cofas y qualefquier dellas, ni otros quale quier derechos de la Sede Apostolica, y de la sancta Romana Iglesia, de donde quiera, y como quiera adqueridos, ni a los que se adquiriran por qualesquier actos, contractos,o como quiera prejudicantes, callados,o expreflos, por nos o por la fancta Sede Apostolica como quiera hechos, o que se haran por qualquier discurso de tiempo, paciencia, o fufrimiento nuestro.

Item excomulgamos y anathematizamos a todos los que cortan miembros, maran, prenden, detienen, o roban los romeros o peregrinos que van à Roma por causa de peregrina-

#### Bulla in coena Domini.

cion, o deuocion, o los que fe detienen en ella o fe van della: y tambien atodos los que les dá ayuda, confejo, o fauor.

Tem, excorulgamos y anathematizamos a todos y acada qual del os que vuieren toma do, robado, o encubierto de los que robaron qualquier manerade ropas, meradurias, o na unos de christianos, quie por tempestad vuies fen dado al traues : salvo las naues de piratas: adsie ennuelfro mar Tyrreno y Adriatico, colmo eu otras qualequier regiones ó mar o pla yas, y que en esfo no les pueda valer prinilegio alguno, costumbre, o possession de immenorial tienpo aca, o qualquier otra cosa.

Trem, excomulgamos y anathematizamos a todos adllos que por fi, o por otro, o otros, directe, o indirecte, debaso de qualquier tutulo, o color, de hecho ocupan, detienen, o co on enemigos defiruyen, o faquean, oo cupar, detener, o defiruyr, o faquear como enemigos prefumen, la ciudad de Rome, el Reyno de Sielia, las Yllas de Cerdeña y de Corcega, las tierras d'efta parte del Faro, el patrimonio de fant Pedro en Tufcia el Ducado Spoletano, el Condado Venuiño, 5 sabiente, de la Amara de Anona, dela Mafía Trebaria, dela Romaña, dela Campaña, ylas promicias mari amas, con las tierras dell'as plugares. Ylas tier

ras de especial commission delos Arnulfos, y nuestras ciudades Bolona, Sena, Arimino, Benauante, Perofa, Auiñon, la ciudade del Castillo, Tuderto con otras ciudades, tierras yluga res, o derechos a la Iglesia Romana pertenecientes y tocantes, y prefumen hazer, vfurpar perturbar, detener y vexar las cosas que son fubjetas, mediate, o immediate ala yglefia Ro mana,y ala fuprema jurifdictió dellas: la qual de derecho conviene a nos,o a la dicha Roma na Iglesia:y tambien a los adherentes, fautores y defeniores dellos, o a los que de qualquier maneras les dan ayuda, consejo, o fauor. Y tambien a los que roban vasos de oro, o de plata, vestidos, alhajas de casa, de qualquier manera, libros, escrituras, y otros qualesquier bienes del facro Palacio entiempo de fedevacante,o en qualquier tiempo que los ayan tomado, y a los detenedores dellos, y a qualefquier otros, en cuyas manos los dichos bienes con qualquier titulo, o causa han peruenido, y en manos de los quales al presente estan. No obstante qualesquier prinilegios, indulgencias,o letras Apoltolicas generales,o particulares, a los tales, o a alguno, o algunos de ellos de qualquier orden, estado, condicion, dignidad,o preeminécia que fean, puelto que (como dicho es) tengan dignidad Pontifical, Impe

## Bulla in cona Domini.

Imperial, Real, Reginal, o qualquiera otra Eceleliastica o mundana, por la dicha Sede con qualquier forma,o tenor concedidas, que no pueda fer excomulgados, o anathematizados por letras Apostolicas, en las quales no se haga mencion de verbo ad verbum de femeiante indulto, de las ordenes, de los lugares, de los nombres proprios, fobrenombres, y digni dades dellos. Ni tampoco las costumbres y observancias escriptas y no escriptas, y otros qualesquier contrarios, por los quales se pue-dan defender o ayudar contra estos nuestros procedimiétos y fentécias pa no caer enellas: las quales colas (quanto en elto) del todo qui tamos y renovamos : de las quales fentencias ninguno pueda fer obfuelto por otro, que por el Summo Pontifice Romano, falvo en el articulo de la muerte : ni aun entonces, fino preftare suficiente caucion de estar por lo que la fancta Iglesia Romana mandare, y satisfazer. Ni en virtud de confessionarios, o de qualesquier otras facultades en palabras,o en escriptos, o qualquier otra escriptura, dado que fea cócedida que batte la fignatura fola,y qua lesquier derogatorias, d las derogatorias mas fuertes, efficaces, o no acostumbradas clausulas que pareciessen a qualesquier personas de qualquier preeminencia, dignidad, condició, o eftado que fean , pueflo que tengan dignidad Pontifical, Rea, Reginal , o quaquier o raz, a los reigio fos, o fegiares de qualquier ge nero, Capitulos, Colegios, Cóvéros, Ordenes, annque fean de Mendigantes, o Holpitales de milicias, Confradias, V niuerídades, concedidas por nos, o la Sede Apoltolica, o en adelante (como quier que fea) fe concederan.

Y a los que contra el tenor de las prefentes a los tales, o a alguno, o algunos de ellos prefumiran abfolver, excomulgamos y anachematizamos, y fuípedemos de los oficios de la predicacion de lectoria, administracion de los Sacramentos, y del o yr confessiones, denuciando y declarandoles manifestamente, que procederemos mas largamente contra ellos, espírituda y temporalmente, como conocieremos convenir mas, y no menos qualquier cos que hizieren o abdovieren, deo-tra manera, que no sea de alguna esficacia y valor.

N Inguno puede absolver de las sobredichas excomuniones, sino es el Súmo pon tifice, o có su autoridad: excepto en el articulo dela muerre : y entonces con tal, si primero el excomulgado de sufficiente caucion, o prometa statisfazer.

## Cafos referuados al Papa.

§. V. TAmbien ay en el decreto algunas otras excomuniones, el abfolución de las qua les està refernada al Papa, dado que no se pongan enel processo de Bulla cœnæ Domini

y fon las figuientes.

Primeramente todos los Inquisidores ysus officiales substituydos para executar elofficio de la Inquisicion, que no proceden contra alguno conforme a justicia, mas antes hazen alguna fin justicia, por odio, fauor, o interes, procediendo contra justicia, y contra su propria confciencia, fon excomulgados, cle. r. de hære. s. vernm.

Lo fegundo, toda persona que instigado del demonio pondra manos violentas enalgun ec clefialtico, clerigo, o religiofo, es excomulgado.tex.in.c.fi quis fuadente.17.q.4. Y entiendese por ecclesiastico, no solamete los que tie nen corona, pero tambien los nouicios ynoui cias de aprouadas religiones.

Del fobredicho Canon fe facan algunos ca fos.Como quando alguno hiere, o maltrata vn ecclesiastico por defender su persona:o bie nes,o de fu muger . Porq fi el quifiesse quitar a otro la hazienda, ola mnger, y el otro por de fender lo suyo le da de enchilladas, no queda. excomulgado, Y tambien, fi el poner las manos fue fubito, fin deliberació, mouido de ira o el golpe es pequeño,o liniano:en tal cafo no cae en lapena del Canon, quien pone las manos en ecclefiattico.

Lo tercero, el que rompe, o roba lugar fagrado, file denuncia, incurre excomunion.c.

conqueiti.de fent.excom.

Lo quarto, los que dan licencia para matar, prender, o hazer vexaciones, a las persones, o hazer daño en los bienes delos que dicron alguna sentencia de excomunion contra Reyes Principes, Varones, Baylios, y ministros de ellos fon excomulgados, text.in.c.quicunquede fenten excommu.in.6.

Lo quinto, los señores temporales que en fus lugares hazen celebrar los oficios diuinos en tiempo de entredicho, o hazen que los excomulgados esten presentes mientra se celebran, fon excomulgados, cle. Granis de fenten

excommunica.

Lo sexto, el que induze alguna persona à elegir fepultura en fu Iglefia, y cito haziendole jurar,o votar,o prometer,y que no mudara la fepultura, que vna vez à elegido, es excomulgado.clem.cupiences.de pce.f.fin.

Lo septimo, los ecclesiasticos que participa con los que fon excomulgados Papalmente, v los admiten a fus officios dininos , fon ex-

co

# Cafos refernados al Papa.

comulgados.tex.in c.fignificauit. d'sen. exco.

Lo octavo, los religiosos que preteden dar. la extrema vaction, el corpus Christi, o foleni zar algu matrimonio fin licencia del proprio Cura,o absoluer alguno de la excomunion, o absoluce a culpa y a pena, sin tener para ello expreila licécia del fuperior, es excomulgado cic.1.de prinitegijs.

Lo noueno, ion excomulgados los que está do a peligro de muerte fuero abfueltos de alguna excomunió referuada al papa,y despues conualesciendo no se quieré presentar al sum mo l'ontifice, o aquien tenga del autoridad,

tex.in c.eos.de fent.excom.in.6.

Lo decimo, son excomulgados losque en lu gares de Christianos tratá los cuerpos de los muertos, abriendolos, y haziendolos pedaços, defnudando los huessos de la carne, coziendo los para poder mejor lleuar los a otros lugares,in extra detestanda de, sepulturis.

Lo undecimo fon excomulgados los que da ordenes, o las reciben Simoniaticaméte, y los que para ello fon medianeros, in extranag.

Pauli.I I.de Simonia.

Lo duodecimo, son excomulgados los que compran con dineros la entrada de algú monasterio: y los que por dineros reciben algunus perfonas, hombres, o mugeres en algunareligion

religion, in extranag. 1. de Simonia. Lo decimo tercio, fon excomulgados los re ligiofos mendigantes, que fin particular licen cia fe paffan a las ordenes monachales de f.Be nito,y de qualquier otra. Y tambien lo fon los que los reciben, facada la orden de Carihuxa. tex. in extrauag. Martini. III I., de regulari.

Lo decimo quarto, fon excomulgados, los que impugnam como a hereges alos que affir man que la madre de Dios no fue concebida en peccado original: y tambien lo fon los de la opinion contraria, que dizen fer hereges los que fuftentan que fue concebida en pecca do original, text. in extrattagan, de reliq. & ve.

Lo decimo quinto, fon ipfofacto excomul gados los que fin licencia entran enlos monaf terios de fancta Clara, y de fancto Domingo de monjas, in prinilegijs ordinis relatis, apud Ant. 2.part.tit. 24.cap. 70.

fanct.

La abfolucion de todas estas excomuniones fobredichas es referuada al Papa, fi no es en el arriculo de la muerre.

# SIGVENSE LASEXCOmuniones, cuya abfolucion es re-

fernada al Obispo. 1. V.L.

Primer

#### Excommiones

P Rimeramente fon excomulgados los Inquisidores, o los Obispos, o sus comissarios, que por vias illicitas facan por fuerça dineros de alguno so color del Sancto Officio o applicado al fisco los bienes que saben ellos fer de la Iglesia, dado que sea applicados por razon de la culpa de algun Ecclesiastico, los quales pueden ser absueltos por el Obispo, y no de otra manera, tex.in.c. nolentes de hare. in clem

Lo segundo, son excomulgados los que des pojan y roban a los Christianos que con algú nauio dan al traues, tomando lo que trae den tro:estando rompido,o encallado, tex.in cap. excommunicationi. de raptoribus.

Lo tercero, los que perfiguen alguna perfo na,porque auiendole rogado que eligiesie para alguna dignidad alguno, y no quilo hazer, fon excomulgados.tex.in.c. sciant cuncti.de elect.lib.6.

Lo quarto, son excomulgados los que a sus fubditos mādan q no vendan, ni compren, ni hagan feruicio alguno a personas Ecclesiasticas:moliendoles el trigo,o coziendoles el pã. tex.in c.cos qui.de immuni.ecclef.in.6.

Lo quinto, fon excomulgados los que con autoridad propria ocupan las yglesias vacantes,y los bienes dellas text in cap generali de 1.00 elect

electio. libro fexto.

Lo fexto, fon excomnigados los que compe
len a los ecclefiaficos a pagar alguna impoficion de fus proprios bienes, de los quaes vian
acre fus para de una vanta tentra quaes vian

para su pasiada, y no para tratar ni mercadear tex.in cap.quanquam.de censib.in.6.

Lo feptimo, son excomnigados los que por via de fuerça y de temor alcançan absolucion o reuocacion, o suspensión de aiguna excomu nion, text. in cap. vnico. de his quæ vi vel metus causa. in. d. Lo octavo, son excomulgados los que im-

piden el fecrefto de algun beneficio, despues de promulgada la sentencia contra el que pos se semejante prebenda tex. in. c. vnico de sequeltra. posse. & fruct. in. cie.

Lo noueno, fon excomulgados los que impiden a los vifitadores de las mójas,o de aque llas que comunmête fe dizen canonigas regla res, en las cofas tocantes al officio deia vifitacion text.in cap, attendentes, de ltatu.mona, in cle.

Lo decimo, son excomulgados los q prefumê enterrar los cuerpos deios ereges, o de sus fantores en sugar fagrado : los quaies son obli gados a desenterrarios ellos con sus proprias manos, y arrojarlos como cuerpos de daña dos, primero que sean absueltos. Y cuel lugar

#### Excomuniones

donde à fido enterrado algú cuerpo de aquellos, jamas pueda otro enterrarfe, text.in cap. quicunque.de hæreticis in. 6.

Lo onzeno, fon excomulgados los que en siempo de entredicho entierran los muertos en fagrado, fino es en los cafos por el derecho permitidos. Y tambien lo fon los que entierran en fagrado a los que manificitamente, o nombrados estauan excomulgados, a iure vel ab hómine:o a los publicos víurarios, text. in c. r.de Sepult.in cle.

Aunque ay algunos casos en que los muertos en tiempo de entredicho se pueden soterrar en fagrado, y fon quando el difuncto es ec clesiastico, que à guardado el entredicho : pero à se de enterrar en filencio, y fin tocar las campanas.Item quando es previlegiado, como en algunas cofradias y monasterios, o por indultos del fummo Pontifice. Tambié fe pue de vno enterrar en fagrado enlas festividades de Navidad, y de las pascuas de Resurrection, y del Spiritu fancto, dia de Corpus Christi, la fiesta de la Assumpcion de nuestra Señora. Porque en estos dias suspende el derecho el entredicho, y fe celebran los divinos officios con tanta folennidad como el tiempo requiere. Y assi creeria yo fin escrupulo alguno, que en semejantes dias no solo es licito enterrar

en figrado: piero tambien con aquella mefma pompa funeraria que fe fuele hazer en tiempo que no ay entredicho. Porque afsi como las leyas penales fe hã de reflrifit; por el mifmo cafo las favorables deune fre ampliadas. Entendido que no fran femejantes defunctos excomulgados, o entredichos: ca eftos en nin gun tiempo fe han de enterrar en fagrado.

Lo dozeno, los religiofos y religiofas profeílas, y los Clerigos de orden facro, que le ráfan fon excomulgados; y tambien los que cótraé matrimonio en grados prohibidos, (ab/é do que los prohibe la Iglefía, fon excomulgados. textus in elementi, de cófanguini, & af-

finitate.

Lo decimo tercio, fon exconsulgados los religiofos que vfurpan los diezmos denidos a otras Igletias, de las tierras que no labran ellos ni fus moços, text. in cle. 1. de decimis.

Lo decimo quarto, son excomulgados los Religiosos que falen de la claufura de fus monafterios para oyr Medicina y Leyes; y los clerigos que tienen beneficio, o perionado, si amonestlados, no desan de cys femejantes facultades, in cap, super specula, ne cler, yel mon.

Lo quinto decimo, fon excomulgados todos los juezes y poteitades, que mandan pagar, las

### Excomuniones

viuras,y vedă restituyr las pagadas.tex.in cle,

Lo decimo fexto, fon exmulgados los Ecclariticos(del Oblipo abaxo) que arriendan fus cafas a los publicos yfureros, en manificitamente quieren dar, o dan a logro fus dineros. El Oblipo que hiziere van cota como elfa, fera fufpenfo, y la comunidad, o colegio es entedicho, pex. in.c. vfurarum, lib. 6.de vfuris.

Lo decimo feptimo, son excomulgados los religiosos mendigantes, que nuevamente adquieren lugares imptuosos para morar, o de xan los lugares que ya posfeyan, o los traspafan en otros vsos sin licecia de sus superiores.

in.c.vnico,de exce.præla.in.6.

Lo decimo octaño, fon excomulgados los que feientemente comunican con la persona excomulgada y nombrada à iure vel ab homi ne en el crimen crimiposo, dandole consejo, anor y ayuda. Y dixese crimen criminoso el peccado, por el qual à sido excomulgado, tex. inc. nuper de fent. exco.

Lo decimo nono, fon excomulgados los re ligiofos, que temerariamente dexan el habito de fu religion: y los lectores que feientemente los enfeñan medicina, o leyes. text. in cap. vt periculofa.ne eler. vel monachi. lib. 6.

Lo vigesimo, son excomulgados los religio

fos que van a las cortes delos Principes fin licencia de los superiores: y esto para danar a fus prelados,o monafterio. Y tambien lo fon los monges que dentro del monasterio tiené armas sin licencia de sus abbades, text.in.cle. ne in agro. de statu monachorum. J. quia vero &. f.præfatæ.

Lo vigesimo primo, son excomulgados los religiofos, que assi en sus fermones como en otros lugares dizen algunas cofas para estoruar a los oyentes la paga de los diezmos devi dos a las Iglefias, text, in capit. cupientes, de pœni.in cle.

Lo vigesimo segundo, son excomulgados los religiosos, que no guardan el entredicho que guarda la matriz, faluo quando para ello tienen prinilegio del fummo Pontifice.cle.1. de fent.excommu.

Lovigesimo tercio, son excomulgados los que enagenan los bienes Ecclefiafticos, y no menos aquellos que dellos los reciben, in extranagan.Pauli.I î. quæ est. 1. de reb. eccle. non alien.

Lo vigefimo quarto, fon excomulgados los que impiden a los Legados, o Nuncios embia dos por la fede Apostolica, que no executen fu oficio enlas tierras dellos, fea porqualquier pretention, textus in extranagant, fuper gent.

tcs

### Excomuniones tes. Joan. 22. de consuctudine.

Lo vigefimo quinto, fon excomulgados los que embiados para encaminar las ejectiones de las monjas, caulan entre ellas difeordias, o fultentan las que ya eran. tex. in. c. indennitati bus. de elect. lib. 6.

Y para dar conclusson a esta materia de excomunion, se consideraran algunas cosas. Lo vno, de en este tratado no ponemos todas las excomuniones s son en el derecho, sino aque llas que nos han parecido, mas necessarias, y mas comunes. Porque las tocantes a personas particulares, como a los Cardenales quando estan en conclauj para elegir Papa, y o tras de cifa sucreno van aqui : porque el volume no cieccisse demassaria de la comunica y alquas as en el derecho, que o no sucreno recebidas, o son revocadas por cotraria costumbre, con la qual han dissimulado los Prelados, pu-

diendo contradezir.

Demas deflo, es de advertir que las excomuniones encl derecho eferiptas, fino fon refervadas al Papa, las puede ordinariaméte abfolver el Obijo, o a ilgun confesior con fulicencia: si ya en las excomuniones on uvicfe aiguna limitacion. Tambien se ha de mirar, que la excomunion que se dize, a b
hoamie, la qual pone el Obispo, so si vicario gemine, la qual pone el Obispo, so si vicario ge-

neral

neral,o Provifor, o algun otro juez: à de fer abfuelta por el que la pone, o por prelado fuperior. Como agora la que pone el Obispo, absuelve el mismo, o por comissio suya otro, o el Papa,o algun otro superior Prelado, que tengajurifdicion fobre las colas que haze el

Obispo, como son los Arçobispos.

Finalmente se à de cotiderar, que todas las excomuniones fobre escriptas estan dellas en la Bulla in cœna Domini, y dellas en el derecho, y no è querido acotar los lugares, porq fi el lector los quiere ver, los hallara enla fum ma Caietana, con la declaración de las dichas excomuniones. Ca parà suficiente noticia desta materia bastarme à parecido poner aqui a la llana lo que acerca della tratado avemos. 9 Dubdas acerea de la excomunion. §. VIII.

P Rimeraméte se pregúta, Si obliga la exco munió injusta? Y a esto dize S. Thom. 3.p. q. 21. articul.4.in additionibus, que fi es justa por parte del que excomalga: como agora, Si el juez movido de ira excomulga algu no, puesto que aquel merezca ser excomulgado, entoces obliga semejante excomunion, y es de temer, por ler como lo es valida y verda dera,no obstante q el jucz peco mortalméte. Pero dize.S.Tho.que fi es injusta de parte del juez, parque no tenia jurisdiction, o poder, v fi 7

#### Excomuniones

y fila tenia eltaua excomulgado publicamengo, fufpeno, en tal cafo ni obiga, ni fe à de
temer, por que es nulla, y no vale cofa femejate obligacion. Finalmente dize el mefino Dodrof fancto, que fi es injufa la excomunion de
parte de ella mifima, por no fe auer guardado
acerca della la forma del derecho : como ago
ra, fino vuieffe precedido fufficiente monicion, o fi la caula porque fe à puello es fuera
de razon, o no manifieita no folamente al Pre
lado pero ni a los otros, porque no fe dio en
eferipto, la tal excomunion es ninguna, y por
effo no obligatoria.

Lo fegundo fe pregunta, Si a vna perfona excomugada, pueden ora vez excomulgar, y fi puede vno fer abfuelto de la excómunion aumque no quiera el? A lo qual responde. S. Thom: 3:pq. 2:a.rt.6. & in add.art.5: y dize q ninguna comunidad puede fer excomulgada porque afsi lo quiere la glefar y dize tambien, que ninguno puede excomulgar a fi mismo, nia fu fuperior, porque nadie tiene sobre sin fobre si mayor, jurisdiction. Demas desto dize este Doctor fancto, ybi sipu, artic.6. que a vna persona excomulgada pueden vna yotra vez excomulgar, sobre la primera excomunion porque aquesta censura es medicial esta, y las penas medicianles se frueden multi-

plicar, fegun lo requiere la enfermedad. Final mente dire S. Thom, 0,4,articu. 2. in, 2 addi. que el excomulgado puede fer abiaceto córta fu volútad dela vna excómunion, quedádo en lazado en la ortrasporáfasi como pudo fer ex comulgado córta fu volútad, afísi nomenos có tra ella puede fer abfuelto. 3. Tho. volí fup. art. 2. Y faibien la hora q las excómuniones no ettá entre fiencadenadas, fe puede abfoluer de la vua, quedando la otra. bia. ert.

Lo tercero (e pregunta, Si ay cierta forma de palabras para abloture del a excómunion. A lo qual dize Caietano, que no, in fumma ver bo, abfolucio able excomunicatione, porá quié abfueltue della puede dezir. Y o re abfuelto, oy o te bendigo-pero que mas fegura cola es v-far de la forma que tiene vida la Iglefia, diviendo, Abfoluo te a vinculo excommunicationis. &c.

Mas porque no se halle embaraçado el coa fessor quando vuiere de absoluer algun excomulgado, me parecio poner aqui la forma y ceremonias de que ysa la Iglesia.

> SIGVESE LA MANERA de abfoluer a los ex comulga dos.

## Excomunion

E. L'Confesso que quisiere absoluer algun excomulgado, rezar aquanto alo primero va Plalmo de los Penitenciales. Domine in fistrore, Misfereco. De profundis, o el que mas quisiere; con Gloria Patri, &c. kyrie-eleison. Christe eleison. Christe eleison. Exprise e

DEVS cui propriú est miserer semper se parcer e, fuscipe deprecationem nostram veque excómunicationis cathena costriu git, miseratio tux pietatis absoluat. Per Christiam Dominum nostrum Amen.

Y Inego diga: Abfoluote à vinculo exconmunicationis, & restituo te communioni side lium in nomine Patris, & c.

Demas desto, si los crimines por que lo excomulgarón stereron graues, à le de, toinar juramento que sera obediente a los mandamien tos de la Iglesia, y de, quien lo absuelue, y se emendará: pero si no lo son, no ay para que lo

96

lo haga jurar. Y fi es hombre, dar le à feçreiamente con al guna difeiplinal o quai no haga fi es muger. Y adnierta que le à de pedir ener: a fatisfaction de la parte à cuya inflancia fue excomuligado porque no folo à de pagar primero la deuda principal, mas tambien las coltas, y preceder fin fatisfaction a la abfolucion. Que fi al prefente no puede pagar, pref te caucion, dando prendas o fianças, y fi otra cofa no puede; à de jurar que fatisfara quando puedere.

Todas eltas cofas deuen muy bien de aduer ir los confesiores, porque no yerren abíoluici do a los excomulgados (fenaladamente en el articulo dela muerte) delos cafos referuados in Cena Domini, fin lazer primero lo que dicho anemos antes de abíoluerlos. Porque los confesiores que no hazene feta diligencia de la fatisfaction y obediencia que à de tener a la Tglefía y al confesiore ; ferian excomulgados de excomunió Papal, y no los spodria otro abfoluer que el finamo Pontifice, y quien del tu usielle autoridad para ello.

Loquarto se pregunta, si el juez mandasse a vno sopena de excomunion latæ sentencia; que dentro de diez dias pagasse lo que deue a orro, y aquel cúplido el termino si el assignaton no vueste pagado, si sera excomulgado?

#### Excomunion.

Y digo que fieltal deudor no puede pagar la dicha cantidad deutro del plazo, no incurre alguna excomunion. Por que a lo impofisible no ay ley que obliguezamque hariabien obe decer, en no eflar en los officios ditimos, para cuitar eleícandalo delos proximos. Ni menos incurre fino paga dentro del plazo que le alsi gno el juez, quando felo alarga el acrecdor. Por que como aquella excommunió fue dada

gno el juez, quando lelo alarga el acrecdor. Porque como aquella excommunió fue dada en fauor del dicho acreedor, fi el da más tient po, ninguna injuria fe le haze como tampoco

fi el perdonasse la deuda.

Lo quinto se pregunta, si sera excomulgado el que no reuela lo que fabe, mandando el juez, sopena de excommunion lata sentencia, q qualquier que vuiere hecho tal, o tal peccado,lo venga a dezir ? Respondo, que ti la cosa es totalmente secreta, y no en detriméto dela comunidad, o de la fee, no es obligado a obedecer,porque delas cofas totalmente occultas, no tiene el juez que entremeterfe. Y con forme a la ley natural fomos obligados a callar lo que en secreto nos à sido encomendado. Pero fi la cofa es en detrimento de la repu blica,o de la fee: como agora fi alguno quifie f fe a traycion entregar vna ciudad,o vn reyno a los enemigos, o fembraffe algunas heregias entre la gente, seria obligado quien lo supies-

#### Excomunion.

s, ann en fecreto, a obedecer y descubrirlo, si no quiere caer en excomunion porque en da no de la republica y de la fee, ninguno es obligado a guardar fecreto.

Lo fexto se pregenta, si pueden a van perfona excomulgar deiputs de muerta? Y digo que no, pues ni puede ya peccar, ni ser contumaz. Porque ya no es hombre, ni pertenceal juyzio delle mundo : no obtante que algina v.z a causa del delido precedere, excomul gan a los muertos, para terro di so otros ya los tales ni seles da sepultura, ni porclos se ha ze orazion.

Lo feptimo se demanda, si el ecclestatico excomugado puede rezar el ossicio diumo? A lo quardigo que no solo rezarto, mas tambien si tiene orden facro, o beneficio eclesia; dico, es obligado a ello. Poque la exconunion no quita la obligacion de rezar las siete horas canonicasspero es la vedado el comu

nicar con los otros en los officios divinos. Y afsi à de rezar el officio a folas.

#### Entredicho.

## CAPITVLO.XI. QVE TRAta del Entredicho:



Ntredicho Ecclesiastico es , vna prohibicion, mediante la qual se veda en alguna tierra, Iglesias, o personas el administracion de los facramentos, la celebración, o execución de algunas cofas espirituales : como dize Innoc.

in.e.facro. de fent.excom-

Demanera á poner entredicho en vn lugar no es otra cosa, á priuar las personas que habitan,o estan en el, de los Sacramentos y sepultura : y vedar a la clerezia que alli es , cele brar y dezir el officio diuino publicamente, y administrar los sacramentos. Y quando se pro hibé todas las colas spirituules, sedize entredi cho estrecho, o cessatio à divinis. Y quando se vedā algunas,y no todas, fe llama entredicho largo.

Tambié ay tres maneras de entricho; como fe colige dios Doctores. La vna es local, y es qua do se entredize vna cindad,o vna provincia,y cofas femejátes. La otra es pfonal, quado (es a faber) se etredize vn pueblo, vna clerezia o vn colegio, o alguas otras cofas desta manera.La vitima es pfonal ylocal,efto es, quado fe entre

dize

dize algun lingar y las períonas del. Por lo qual poniendo fe algun entredicho, es menefter que fe miren las palabras del : porque algunas vezes fera general, como quando fe en tredize toda van provincia, o toda van ciudad otras es particular, en que entredize van Iglela, y algunos della.

Dubdas f. I.

Primeramento le pregunta, fi en tiempo de entredicho fe puede adminifirar el facramento del Baptilmo a vna criatura, y conteflarfe vn enfermo que ellà para morti? Y digo que fi: porque aquellos dos facramentos fon neceflarios, para nuchtri faluacion, y no es de creer que uncletra piddo fa mader la Iglefia pretenda, mediante fu entredicho, primar afus hijos de facrametos fermiantes, autendo en aquel paflo necessidad.

"Lo (egundo se pregunta, si falientose vna persona de vn pueble entredicho, y entrando en otro que no lo esta, podra oyr alli los officios diunios, y receibr algun fatramento? A lo igal respondo, que si el entredicho es personal, en nigun lugar puede estar presente, y vol los officios diunos, hasta que se abluelta, ni puede recebir cosa sipor el entredicho le fac prohibida, pero si es local, licito leieta eyt. Initia, y hazerlo demas: como hazen los sque

# Entredicho.

fon en aglla Igletia donde no ay entredicho. Lo tercero le pregunta, si pecca mortalmé te quien quebranta el entredicho. Y dize Cayetano,in fumma verbo interdictum, que fino ay menosprecio, y el tal entredicho no se man da guardar debaxo de precepto,no es pecado traspassarlo y hazer lo contrario. Que si algu no para probar el oposito desto, alegare, q el no para provat el oponto una paragras si celerigo trafpaflando el entredicho incurre en grantisimas penas, ca es irregular fulpenfo de officio y beneficio, ni puede fee elegido, ni ele gir:por donde paresce peccar mortalmente, pues que no se darian tatas penas por vn pecado venial? Responde Cayetano, que aque llas penas ion temporales, yeuellas puede vno caer fin culpa, mas antes con merito: como fe vee en los juezes, que justamente y con merito codenan amuerte algun mai hechor, y ellos quedan irregulares, por aquella buena y meri toria obra. Item cae vna persona sin peccado mortal en excomunion menor cuya canfa es prinada de los fiete facramétos que ni los pue de dar ni recibir dignamente, fin primero ha zerfe absoluer de excomunion meuor, o peccaria mortalmete. Y delta manera puede vno caer en el entredicho irregularidad y fuf-

entredicho irregularidad y iul penfion,fin peccado.

mortal

rundae

Aunque es esto lo que Caietano siente, lo contratro, empes ro es lo mas comun y mas cierto; por quanto el entres dicho trae precepto, que duzen stricto consigo, y las pes nas son por razon de la culpa, y no solamente por inda cencia.

«Lo quarto fe pregunta, fi es irregular el feglar que no guarda el entredicho. Alo qual di ze Caietano, vbi fupra, que no traípafía el lego proriamente el entredicho, fino quando a los eccleriaticos el lo haze traípafíar, y el q compeia a los eccleriaticos el a quebritar el en tredicho, es exonunigado: como fe determina enci cap, Granis, de fenten. excómunic. en las Citmen.

Demanera que el feglar quebrantando, lar go modo el entredicho, pecca, pero no es irre gular. Poró fergun fe colige del derecho, aque llas penas folamente roca a los ecclefialticos retendicado e aellas las monjas, las quales da do que feá inhabiles para el administració de los facramentos, y por el mifmo cafo no cay-ga enellas irregularidad, fon empero compre hendidas debaxo de las otras penas.

Y tambien se à de aduertir aqui, que si el sacerdote admite a los officios dunnos al que està entredicho, yo no soy obligado a salirune afuera. Porque enel entredicho no ay crimen de participacion, aunque el sacerdote incurra Sufpention. en ler fuspento de la entrada de la Igletia.cap. Epifco.de pri vi. in.6.

## CAPITVLO. XII. QVE trata de la Suspension.

V S P E N S I O N E S cenfura, o fentencia Ecclefiditica, dedica te quel es la persona prina da dela execucion dela orden, o officio Ecclefiditico, y felo por algun derecho, o por algun juez.

La fuspention es pena, y no culpa : dado que comunmente cae enella la persona por respecio de algun peccado, o venial, o mortal.

Demas de efto puede vno fer abfuelto dela excomunion mayor, o menor, y recebir la comunion, y luego bazerfe abfoiver de la fuifen fon: ca efta no puede o brar fuera de fus limites. Quiero dezir, que fi es infrension dela orden, le privamos de aquello que a la orden to car y fies dela jurifdiction, de lo que a ello

l'olamente atane le priua, y assi de lo de mas. Y desta suerte todas las otras colas a que no se alarga la sus-

pention, fer an al fufpento licitas.

# CAPITVLO. XIII. QVE trata de la Irregularidad.



RREGVLARIDAD ES impedimento ecclefiaftico, a cuya caufa, ni puede vna perfona ordenarfe, ni fiendo ordenado, vfar de

las ordenes é tiene. Demanera que ltregularidad es pena, y no culpa: y piede caer vno en femejante pena fin alguna culpa: más antes con merito, como dicho auemos. cap. 11. duda.; del juez que injultamente condena vno a la muerte, y el fe queda irrègular.

En muchas maneras puede care vno en itregularidad. Poré puede incurrirla por auer muerto voluntariamente, o mandado matar alguma perfona, y tambien por auer corrado algu miembro humano, agora fea la tal muer te, o corte de miembro, julta, o injuffamente hecho: » porque bafta que fea voluntario.

Y no foio es Irregularidad quie mata, o qui ta miembro a otro, pero tambien el que da pa ra ello cólejo, fauor, y ayuda efficaz, de lo qual fe figue la muerte, o corte de miembro. Yfinal mente fe incurre por celebrar, o víar del officio de la orden que le aujan (nípenfo.

Otros muchos casos ay por los quales puede

#### Restitucion.

vna persona caer en irregularidad, pero estos que dicho auemos son los mas comunes.

#### CAPIT. XIIII. QVE TRATA de la Restitucion.



Effitucion es acto de justi cia el laman comutatina, mediate el qual la persona ces buelta en la possession de sus bienes, o iatisfecha igualmente del daño que ania recebido, agora sea

lo que restituye empressado, encomendado, o robado.

La refittució es necefária para falvarnos:por mediáte agita fe coferua la juiticia comuta tiua, la qual es de necelsidad para nuefitra faluació: cóforme a S. Augulti. in Epiñ. ad Macedonianí, & Ababetur. 14, q. 6, díze. Si la cofa agena, por cuya caufa vno à pecado, no fe reftituye: no haze aquel penitencia, pero da a en render que la haze. 

§ 1. 1.

T Oda persona pues, q conociendo no poderse de otra manera saluar, quiere justa mête restituyr, deue cóssiderar en su resti tucion las ocho códiciones infra scriptas, para que conforme a ellas restituyendo no yerre,

haga lo que deue.

# Restitucion. 85 Ottonto Aquien. Donde.

Quien. Quien. Quiento. Aquien. Donde. Quando. Deque materia. Por donde. Quen. Aquel fera obligado a refitiruy que dido caufa de tomarle, o retenerfe alguna cofa injuftà. Como agora, fi alguno a hurrado fereccamente, o robado en publico bienes mue bles, como dineros, topas, fructos, animales: o rayzes, como cafas, campos, huertos, viñas, y orras cofas femejantes.

· Irem quien à hecho algun daño a fu proximo, en su persona maltratandola, o en sus bie nes, quemandole fructos, o matandole animales. Demas desto, quien à disfamado al proximo,y quien le à engañado, comprando y vendiendo. Y en conclusion quien detiene injustamente alguna cofa: como los deudores que tienen con que pagar y no pagan, si quiera sea lo que compraron, o arrendaron, o tomaron prestado, o en deposito. Y no solo es obligado a restituyr quien à hurtado, o retiene lo ageno,pero tambien el que à dado fauor,o ayuda eficaz, para que se robasse aquella cosa, o impide al hazer la restitucion. Y señaladamente los que de su officio son obligados a hazer, q restituya cosa alguna,y no se curan dello, o lo dissimulan por respectos humanos. Tambien todos aqueilos que se hallaron en algú hurto fon obligados a restituyr cada qual por ente-

## Restitucion.

ro toda la cantidad, quando no le consta que los otros ayan restituydo sus partes segun les cabe; y assi el que restituyo el todo tiene derecho para cobrar de los compañeros lo que les cupo del hurto.

Qgr. Lo que se à de restituy es la mesna co fa hurtada se sha en pie, ys lib encanaste se pende bolver: como si alguno hurto vn caualo, o vna ropa, o vna joya, yla tiene en si podera, a si o sa, o no està en pie, o no se puede bolver sin grande escandalo, que restituya el equiualente, o en dineros, o en o tra cosa. Los daños de la vida, de los miembros, de la faltad, de la hon ra, de la fama, de los sfructos, y de los sembrados, fea ne restituya lo mejor que sucre possible, dando alguna cosa en lugar de los daños al arbitrio de buen varon.

Quano. Encelo f. à de aducrtir, que fer refituya de necesidad lo equinalente. Qui cro de zir, quanto fe à tomado, y quanto e sel daño que aquel à recebido. Y fi a cafo fe duda de la cantidad en que la persona fue damnificada: como en injurias, o beridas, o en la ganancia d' fia cessidade, se menelter que haga la refitució al arbitrio del consessiono, promider ado el tiempo, jugar, negocios, y personas.

Aquien. La restitucion se à de hazer a la per-

sona que padecio daño. Como agora, si se ha hurtado a vn mercader vna prenda de oro que tenia en su poder, à se de restituyr al mercader la dicha prenda, yno a cuya es. Ca el pro prio dueño no es damnificado en femejante hurto, pues el mercader que teniala prenda era obligado a pagarfela, fino pareciesse. Y quando en ninguna manera fe fabe de quien es lo ageno, deuese restituyr a Christo, como a feñor que es de todas las cofas : gastando la restitucion en obras pias, conforme al consejo del confessor,o de algun buen hombre. Y si el ducño es muerto, se ha de restituyr a sus he rederos fi los tiene, y fino (como dicho es) a Iesu Christo. Que si el dueño es ausente, an le de embiar auifo, como aquello es fuyo, y en q parte lo hallarà: y fi huchamente fe lo puede embiar, que sea a costa del culpado, ca el proprio señor à de recebir por entero y sin daño fuyo, todo aquello que le fue tomado.

Pero aqui l'è à de confiderar, que quădo fe da injuftamente algun dinc ro, y recibe contra confciencia, entonces aquel dinero no fe à de reflitury aquien lo dio malamente, pero a aqu en cuyo das prie dado. Como agora, fi a va juez diefien dineros por corròperio, para que juzgue contra jufitica, o dilate la fentencia, y

#### Restitucion.

dello se sigue dano a la parte contraria, enton ces aquel dinero se ha de restituyr al damnisicado, y sino 10 suesse, a Christo.

Lo milmo es de la Simonia, que fi algun dinero se da por algun beneficio ecclesiatico, o por la entrada de alguna religion, se ha de restituir a la Igiesia cuya es la prebenda, y no al

otro fimoniaco que lo dio.

Donde. Acerca del lugar donde fe à de hazer la refitrucion fe advierta, que el proprio ductio no fea defraudado a causa del lugar en que fuere hecha. Como agora, Si tuvies e yo en Barcelona bienes agenos, cuyo dueño eltà en Valencia, haziendo aqui la refitrucion, aquel aquien viene, por ettar distante recebira menofcabo, la hora que à de venir, o embiar por ellos : por lo qual foy obligado, pues les mirtè, bolverse los entreos ami coita, donde quiera que resida el, para que assi pueda cobrar su hazienda.

Quodo. No ay duda, fino que la refitucion fe ha de hazer lo mas prefto que fer pueda, pues el precepto que manda hazer la refitucion, incluye dentro de fi otro negatino, que dize. No detendras en tu poder las cofas agenas, centra la volitad de fiu dueño. Y es cofa manifietha, que lo spreceptos negativos obligan fiempre y por fiempre: Yerdad es, que el refisione.

restituyr fin dilacion ie à de entender con difcrecion : esto es quando se puede hazer luego fin grande dano de los bienes del que haze la reflitucion: fi dilatandola no recibe detrimen to el dueño aquien se à de hazer : porque si a quel padeciesse con la tardança, no se puede differir, fino que luego se à de poner por obra dado que sea con detrimento del que injustamente possee lo que se à de restituyr. Que si la cosa detenida es de calidad, que no se puede restituyr sin infamia del que à de hazer la restitucion, bien la puede dilatar hasta que ha lle persona idonea, por cuyas manos se puede restituyr, sin peligro de infamarse. Ca ninguno es obligado a incurrir detrimento enlos bienes de ordé superior, por restituyr los bie nes que son del orden inferior. Y es cierto q la fama es bien que se dize del orden superior

Y aísi es menester que los confessores sean muy diligentes en hazer restituyr luego a los que obligados a ello estan, hallandose con posibilidad. Porque la experiencia nos enseña, quantos dexan de restituyr por la sloxedad

en comparación de los bienes tempôrales. Cóforme a lo que por Salomon está escripto enel Ecclesialtes que dize: Mejor es el nom bre bueno, que las muchas riquezas.

#### Reflitucion.

Helos que los conficífan, los quales se contentan con que los penifetes les prometá que retitiva prano qual han hecho muchas vezes, y ni vna pnesto por obra, y asís el confessor que quiere hazer bien su officio, deuria mandar a vn tal penitente que vaya suego y restituya si tiene con que, y despues de restituydo, venga v reciba la abolución.

De que manera. Muchas maneras ay de restituyr, segu es la variedad delas cosas que son tomadas, o detenidas. Porque siendo cosas temporales, como dineros, ropas, animales) fructos,o cofas desta suerre, si se sabe el dueño fe le an de restituir sin dano : o procurar rea missió de la deuda, cuyo dueño la puede hazer porque si antes que se lo tomassen lo podia dar liberalmente, la misma facultad tiene para la perdonar. Que si las cosas que se an de restituyr fueron halladas y no hurtadas, an tes por alguna otra via le an venido a lás manos, que de auifo el que las tiene al dueño, diziendo, que en tal o en tal lugar estan cosas su yas de tal fuerre. Pero fi no fe fabe dueño pro prio, restituyr fe an a Iesu Christo en obras pias por si el que las tiene, o por tercera perso na que sea fiel.

Acerca dela restituycion de la sama se à de aduertir, que si vno à insamado con mentira vna persona, es obligado a restituyrse la fama diziendo, que mintio, ante las personas a quié lo auia dicho, si se pudiessen auer.

Y puerlo que vuleffe dicho verdad, defeubriendo el peccado fecreto del proximo con animo de informarle, a de boluerie la fama, di ziendo que habo malamente de tal persona, dado que à de mirar mucho e no desir feure jantes palabras a perfonas agudas: porque an tes confirmara i lo dicho, que defrerer lo crey do, y por effo baltara en tal cafo alabar al que auia vituperado, diziendo que muchas vezes nos enganamos en lo que tratamos del proxi mo, peníando vono; es otro.

Con que orden. Mucho importa guardar el orden deuido en el hazer dela relitrucion, quan
do no bafía los bienes para faisiazer a todos
los deudores: porque quando aleançan no ay
que hazer en guardarlo no no. Yafis para que
vaya ordenadamente, aduertiras que lascofas
ciertas fe and e refititui primero y mayormente fi eflan en pieccomo agora, fi vno á hur
tado vn canallo, oqualquier otra cofa que ten
ga en fu poder, relitrinyra luego. Item fi comaf
te algo emprefiado, o tienes alguna colá depo
fitada, o enguarda, o encomendada, fi has com
prado, y no has pagado todas eflas cofas fon
primeras en la relitrucion.

#### Reflitucion.

Mas filas cofas no estan en pie, restituyrafe el equivalete alos acreedores ciertos, y las o no los tienen,a Christo, como dicho es . Que filos bienes no bastá para restituyr cumpuda mente a los acreedores, hara el deudor enton ces fegun parecer de algun buen hombre,con fideradas todas las colas que pertenecen a la justicia denida, táteada la possiblidad del que à de hazer la restinacion.

## Dubdas

Quanto a lo primero se pregunta, si es obli gado a restitucion, el que a estornado alguna herencia o manda de restamento a otro? A lo qual dize Cayetano. 2.2. quaft . 62. articu, 2. & in famma verbo, restitut, que si el bien que le estornaró era denido y le pertenecia de derecho, pecco mortalmente quien le impidio que no le viniesse, y es obligado a restitucion. De la manera que teria fi vu beneficio que de justicia viene a vno, porque lo merece, procuraffe quelo dieffen a otro indigno del Porque entonces el que lo eltorua es obligado a resti tuyr al que lo merecia, y lo perdio por su respecto. Mas si vna cosa semejante (dize Cayetano) de derecho no era denida, mas antes era voluntaria, el que pufo estorno para que no la diesse aquien la queria dar el dueno della, no es obligado a restitucion. Verdad es, que si

aquel

Lo legindo le pregunta, li vao puello enet tomento le infama, torogado aucr he cho id que no li izo, porque no lo atormété, fera obit gado a deldesifie? Y dise Cayetano que peco mortalmente, y a de refit: nyrfe la tama, re tocado lo que diso. Porque fi por huyr e i to mento, po rotra qualquier caula vuelte infamado a lu proximo, telitificando de lo que diso. Porque fi por huyr e i to discra, pecara mortalmente, y que daria obisbado a refitituyrle la fama; no menos aviendo de la que de la companio del la companio de la companio del la companio de la companio de la companio del la compa

internado a fi mesmo, se ha de restiruy r la fanta: la quai es de la republica;

# Restitucion.

La comun opinion ymas verdadera tiene lo contrario porque es feñor de fifama, yafsi no tendra obligáció a refutury feld a fi mefmo: aunque vuies fe peccado mortalmê te quando fe infamoceomo fi le tomaron juramento y minito on su dicho.

Lotercero se pregunta, si vna persona que fue accufada en juyzio de algun peccado que realmente à cometido, lo niega, y no se pudiendo probar, queda el accufador infame, fi fera obligado el reo a restituyrle la fama?Responde Cayetano, que si de hecho el accusador queda infame y mentirofo, en tal cafo es obligado el otro a restitucion. Porque si el tal vuiesse hecho algun mal o dano corporal, o hurtado algo al accusador, seria obligado a re flituyrle femejante daño, luego tambien lo ef tarà a boluerle la fama. Pero si el accusador no queda por aquello infamado, fino q fe cree q supo mejor defender el reo, que probar el a cufador, en elte cafo no tiene aquel obligació de restituyr.

Tambien desechan en esto a Cayetano y con razon, porque el reo vsa de su derecho, y assi el accusador se tico ne la culpa, por no auer sabido ni podido prouar el delio sto.

Lo quarto se pregunta, si son obligados a ré stituy: Jos que comen, visten, y binen de los bienes del si los adquiere por viuras y logros? Y dize Y dize Cayetano, que fi annque fea lu migger y lis hijos, y qualquier orra perfona, porque toma y gaftan lo que noe silvo, nide quien felo da. Verdad es q dize el mefino Doctor, que la muger y hijos no peccan tomando lo q les da el marrido, o padre vivero, con que ten gan voluntad de refittuyto quando podranca el marido es obbigado a fulletar la muger-

y el padre a los hijos.

Lo quinto se pregunta, si es obligado a ref-

titucion el que le finge pobre o virtuolo, para poder auer limofinas Alo qual dize Cayerano que fi, porque el sa el capa con engano: la refit it tucion de las quales à de fer, no aqui el las dio, pero a pobres virtuolos, qual fe fingia el Porq y a que fon dadas aquellas il imofinas, el pobre bueno tiene derecho à ellas.

# CAPLTVL'O. XV. QVETRAta del jurmaento, y de las diferencias que ay entre los jura-

, mentos.



VR AR no es otra cofa, que alegar a Dios por teltigo. Porque como dize f. Augustin envn fermô de per jurio: Que cofa es jurar a Dios fino dezir. Dios me és teltigo?

El jurameto no es vedado al Christiano, có M 2 tal

#### Iuramento.

tal que le acompañen tres cofás, juyzio, yerdad, y juficiar como lo dize Sant Hieronymo exponiendo a quel pafío de Hierem. cap. 4, Iuraras, viue el Señor, en verdad, juyzio y juficia. El juramento tiene tres copaneros, yerdad, juyzio, juficia. Verdad, que no le jure comentira. Iuyzio, que le jure con necesidad im portante. Iufficia, que no fe jure coda contra

El juramento pues, que tuniere las tres códiciones fobredichas, es obigatorio r fegun da lo dixo Chrifto nueftro Senor , y elta etcripto por Sant Matth. capit. 5. Cumpliras con Dios tus juramentos. De fuerre que quien jura que à de matar a otro, o hazerie mal, o no le hazer bien, por odio que le tiene, pecce jurando: y no es obligado a cumplir lemejante juramento.

Tambien el que jura lo que no es, ni à fido

como affirma, pecca mortalmente.

Finalmente quien jura fin necessidad, fino folo por vna mala coftumbre, comete grane peccado, piente que quie verdad : cae ne leta juramento falta juyaio de difercciony elta efectivo en el Ecclefiafico. El varon que mucho jura, feral lleno de maldad, yde fu ca-

fa jamas fe apartara

plaga.

T Res diferentias ay de juramentos. El pri-mero fe dize afirmativo de prefente, paffado,o por venir: como quando juramos fer assi alguna cosa,o aver tido de aquella ma-

nera, o que fera fegun la perfona dize.

El otro juramento, o manera de jurar fe di-

ze Promistorio, y es quando vno promete jurando, de hazer o no hazer, dezir o no dezir al guna cofa. El tercero fe llama execratorio; el qual es

jurar por algunas criaturas, fujetandolas al juyzio dinino: como quado fe jura la vida , la falud, el anima, o la houra de alguna períona. Porq jurado alsi,no hazemos otra cola, q de zir, Dios quite, o no conferne la vida, o faiud, & c. A tal persona, sino es como yo digo. Y desta manera juraua Ioseph, quando enel

Gene.c.42.dezia a fus liermanos. For ia falud de Pharaon que soys espias. Y pueiro que sea muy comun esta manera de jurar entre los Christianos, deurian considerar, q allende de fer peccado, le poné a peligro jurado, alsi que muchas vezes viene fobre ellos, lo que a cada patio juran, diziendo : No me faine Dios : Mal defaltre me venga fiuo es como digo, ficado las mas vezes mentira. ...4. II.

M 3 Prime-

#### Turamento.

P Rimeraméte le preguira, fi es licito jurar por las criaturas? A lo qual dize S. Thomi. 2.2.4.8.art.69. que fi, no les dando renerencia diuma, pero feçun que fe maniferta encilas la divina bodad. V detia manera juramos portos fanctos Euangelios : y es lo mefimo d fi dixefenos. Por Dos, c. que verda de tida manifertada en los euangelios. Y tambien juramos por los Sanctos, los quales há creydo la ultima bodad. Demanera quo fe jura por las criaturas, fegun de fi mitmas fonçamas iegun cnellas cetá y reluxe la verdada infalble de Dios.

Lo (egundo se pregiria, se di juramèto hecho por sucrea obliga en consiciencia? Y responde S. Thomas. 2, queste. 89, articia. 7, que si porque en el juramento forçado (como se quanten el periodo en poder de fasteadores jura que se discussione de su de desteadores jura que se sata tantos ducados porque no lo maten (ay dos obligaciones. La vita mediante la qual es obligado a los sadrones, y esta se quita por la fuerça que vuo en semenante jura mento. Porque quien haze sucrea, mercede que no cumpa, a con el, 10 que forçadamente le prometieron. La otra obligación tiene a loso, que e manda cumplir lo que prometio en lu nombre: la qual no se quita in foro conscientia. Porque antes à de lufrir el Chrilliano qualquier daño temporal, que traspassa

Iuramento.

0.2

el juramento que hizo. Y aísi fera obligado a dar a los Salteadores los dineros que les prometio, dado q puede pedirfelos despues por justicia. Podra co todo esso dexar aquel de pagar los dichos dineros prometidos, haziendo le absoluer del juramento por el Summo Pon tifice, o Obifpo, Aduirtiendo empero, que de alli no fe figa menosprecio dela re Catholica, y del nombre de Dios. Digolo, porque si vn Christiano, estando captivo, jurasie al Moro cuyo es,que fi le dexa yr a fu tierra le dara cië ducados, y el moro confiado delte juramento le diesse libertad no haria bien el tal Christiano, ni cumpliria có su cósciencia, si haziedose absoluer de agljurameto no pagaste lo q ania prometido. Y es de Cayetano. 2.2. q.89.art.7. Lo tercero fe pregunta. Si pecca vno todas

las vezes que no cumple el juramento que hizo? Alo qual diec Cayetano en fu Sumna de perjurio, que no. Y pone algunos cafos en que fe àjurado. Y es el vno, quando por cumplir el el juramento fe impide mayor bien. Como agora, El Rey, o algun otro juez àjurado de aborcar, o caltigar à tal persona por ius de meritos, y vecfe que de aquella muerte fefeguiria vn gran detrimento a la republica, y de fer perdonado faldria gran bien, como 9600

IN 4

#### Juramento,

el dela paz entre algunas personas importantes,o de alguna provincia, o comunidad. En tal cafo no pecca el que dexa de cumplir el ju raméto, pues no se à de impédir por cumpitr el mayor bien. Que assi Dannd, i. Reg. 25:de-xò el intento que neuaua de destruyr a Nabal y a fu ca!a, puetto que lo ania jurado. Tambié puede yna persona de sar de cumptir el juramento, fenaladamente quando es amenazando de castigar personas, y se atraviesian ruegos calificados y dignos (por quien los haze) de fer oydos. Finalmente quando el que à de fer castigado se humilla, y se corrige antes de sufrir la pena que le sue amenazada, podran dissimular el jurameto, pues la pena que amenazó jurándo era para corregir al que auia pe cado, y fiendo el milmo de lu motivo emen-dado, no ay necelsidad de lemejante medicina.

Lo quatro se pregunta. Si puede alguno difpensar enel juramento? Y dize S. Tho. 2. 1. que. 69. art.9. & 1.0. que si, cuya cazon es, que tien et voto que es de mayor obligación se puede difipensar, no menos en el juramento que no es tan obligatorio. Y asís quando ay duda si lo que vo a jurado es julto, o jujusto, licito, o illicito, provecho so, o daño so, puede el Obsigo dipensar con fu fubdito. Y quando lo que prometio con juramento es licito, podra el Papa dispesar, o cómutar semejante promessa, con otra cosa que sea mejor al bien comú. Y aun en tal caso el mismo que jurò le puede commutar en la obra mejor.

## 4 III

A Cerca del juramento se han de cósiderar tres cosas, Dispensacion, Commutacion, è Irritacion.

La dispéracion haze, que lo que era materia de juramento, quiero dezir, que lo que antes caya debaxo de juramento, dexe de caer deba xo del, por el autoridad del fuperior, yla tal di fpensacion pertenece al Papa, o al Obispo, de la manera que dicho anemos.

Commutacion es , quando vna obligacion fe muda en otra:como livno era obligado por juramento de vifitar la Iglefia de Sant Pedro, yel fuperior le commuta femejante obligació en otra cofa:como en cafar donzellas, o en otra obra pía.

La irritacion, del todo quita la obligacion como fino fe nivera hecho el juranicto, y defera manera el padre puede irritar el juranicto de fu hija donzella, y el marido de la muger, y finalmente cada Frelado los que à hecho la fibidito en aquellas cofas que ion a fu potefiad libjetas.

## Voto.

# CAPIT. XVI. QVE TRATA del Voto, y dela obligacion del.



OTO es promesía hecha a
Dios, o a los Sanctos de cosa
mejor: y dizese mejor el bien,
al qual no eramos obligados,
como es entrar en religion, ayunar tal dia, yr a Sátiago en

romeria, y cofas femejantes. Porque a ellos no eramos obligados antes de hazer el voto, pero defipues de hecho, fi. ca el voto nos obliga a cumplirlo, conforme a lo del Ecclefiaftico, cap.; que dize. Cumple todo lo quivieres votado, porque muy mejor es no votar, que defipues de hecho el voto no lo cumplir. Ca el quebrantar el voto es manera de infidelidad, Yafsi Salomon Ecclefiaftes. 5. dando razon porque fe han de cumplir los votos dize, que defagrada a Dios la promefia infiel.

6. I.

D OS maneras ay de votos, el vno de los quales fe dize folêne, sife haze receibiédo alguna ordé facra, o profefdando en alguna religió aprobada. El orro fe dize timple, y se el voto si fe haze fin alguna folícitidad:antes cada qual de fu voluntad promete a Dios lo que le parece.

Y puesto que cada qual destos dos votos obli-

---

obliga a fer guardado, pero el folenne mas eftrechamente, y alsi con mayor dificultad fe dispensa enel. Yuo solo impide el matrimonio por hazer, pero tambien deshaze el hecho, ylo da por ninguno, como dicho es.

Dubdas. 6. I I.

P Rimeramente le pregista, li pueden hazer Voto los que ellan fibilectos a otros ? A lo qual dire S. Tho. 1.2.0, 88 art. 8. que nugu: no le quede frimemête co bligar en las cofas en q a otro elta fibijero fin contentimieto de laperior. Por donde en el voto del fibidito fiemper le a de entiender la deuida condicion (cóniene a fiber) fi e cocieto fu inperior de a que lo que el vota. Demanera, denigun voto del religio que se valido, sin confentimiento de fu prelado, ni el voto de la dovella mochacha en cafa de fu padre, fin que el lo tenga por biéni el de la muger, fin la voluntad del marido.

Más fi el fuperior fuere cótento, fera valido el voto, y obligatorio a fer guardado, fegun y co

mo pareciere al superior.

Lo legido se pregitta, si se escusa de peccado aiguna vez e si que o cumple lo que à vocado? Y a esse o reconde si que a vocado? Y a esse o reconde si que este o reconse de la companio a so primero, que si se persona que haze el voro cae en alguna impossibilidad de cüplir aquel voto que à heçluo, no pecca, dado

## Voto.

que no lo cúpla. Como agora, fi vna persona ri ca uviesse vorado de hazer vua capilla, yentre táro le vino yna perdida, de la qual le sucedio gran pobreza: otro à votado ayunar tal día,y cae enfermo:ninguno destos peca en no cumplir el voto que hizo, por fer como es, impoffible al vno,y dificultofo al orro, cumplir lo q ha votado. Que si an venido algunos dellos en aquella impossibilidad por su culpa, deue hazer penitécia, y procurar lo possible dar ordé q en alguna manera se cumpliesse lo votado. Como agora, si vna muger prometio virgini-dad, y despues voluntariamete la perdio, à de hazer todo lo q pudiere y es obligada,a guardar perpetua coținecia, y hazer penitecia por auer querido perder la virginidad.

Item dize S.Tho.2.2.q. 88.artic.3 que quan do fe dexa de cumplir el voto, y no por faita del que lo hizo, fino por otros respectos, entó ces el tal no peca,dado q no lo cumpla, Como agora, fi uviesse vno votado hazerse religioso, de cierto monasterio, por el contentamiento que de los que enel vinen tiene, y aviedo procurado entrar, no le há querido i ecebir:en talcafo,no es obligado a entrar en orro,ni peccadado que no entre en religion.

A lo vitimo dize Sancto Thomas, que fi el vo to es irritado:como quado el Prelado da por-1 29

Voto

ningano el voto defu fubdito, el padre d fu hi jo, el marido de fu muger, y el feñor d fu efela uo:ental cafo no pecca el que no cumple el vo to que hizo. Y tambien dize el mifino Doctor Sancto, que quado el cuplir di voto es impedi mento de mayorbie, no es obligatorio. Como agora, fi vno hizo voto de yr a Hierufalé, y def pues entra en religion, no es obligado a cum plir semejante voto, porque se impidiria mayor bie, y el derecho lo à por commutado en Committee our

el de la religion.

Lo tercero se preguta, si puede alguno dispe far enel voto? A lo qual responde S. Tho. 2.2.q 88.art. 10.y dize, que el Súmo pórifice, el qual tiene pleharia potestad sobre toda la Iglesia, como vicario deChristo, puede dispesar en to dos los votos q fon dispensables. A los otros Prelados inferiores fe da facultad para dispefar en los votos q fe hazé comumête, como es el d peregrinar, ayunar, y otros femejátes:por que como for muy comunes , ay necessidad de remedios promptos, y muy a mano.

Aunque los votos mayores, como el de cafti dad, religion, Roma, Santiago, y Hierufatem fon referuados al Papa, y para et dispensar los vnos y los otros es menester que aya cansa ra zonable:ca de otra manera no ie diria dispenfacion mas difsipacion.

## Vinra.

Yel prelado no folamente puede diffendar en los votos, pero tambié en commutar y no menos irritarios. Peró fi el Prelado determina que en tal casó el voto no fe à de guardar, fera diffendacion. Y fi en lugar delo que auia de hazer de obligacion del vucoje impone al guna otra cofa que cumpla, fe dize commutacion: y afsi fe tiene por menor cofa cómutar el voto que diffendar en el . Aunque a la verdad lo vuo y lo ptro eftà en manos dia Iglefia. Finalmente quando el Prelado quiere q in vo to ninguna fuerça tenga, fino que fea comor funca (e hiziera, fe dize irritacion).

# CAPITVLOXVII.QVE

s VRA no es otra cola q vna ciet de la ganancia, laqual adquiere la perta ganancia, laqual adquiere la pertona de prefita alguna cola: ello atque qualquier otra cola, que le confirme vian que. Como quien prefita cien ducados, y quie cre que le bucluan diez. Aquellos demas delos caprettados fon víura.

de Viura es peccado mortal, por q es contra la Aygualdad de justicia, la qual quiere q quien à toemprestado cié ducados, los cobre, y no mas

Vibra.

Verdad sea que si por auervno prestado sus dineros, recibiesse algun daño en la hazienda, o de hecho perdieffe alguna ganancia, que co lo que presta auia de auer infaliblemente; podria entóces vitra del principal, tomar el equi ualente de lo que perdio : aunque quanto a lo que atañe a la ganancia, que por prestar sus di neros à cessado, no puede recebir todo lo que le vuieran ganado, pero à de estar a lo que juz garia vn buen hombre.

Lo adquirido por víuras se à de restituyr a la mesma persona que las à pagado, sino se los deuiesse por otra via. Como agora, si vno no pudiesse l'acat de su deudor diez ducados que le deue prestandole ciento, lo puede obligar a q le pague dicz mas, y en tal caso no es obligado arestituyr semejante demasia, porque ya por otra via era fuya:ni menos el contracto es viura, la hora que no es contra la ygualdad

de la justicia.

En los contractos viurarios fuelen entrene nir pactos expresios o tacitos: como quando a la clara contractá que por diez ducados ayá de boluer doze, o quando venden la mercadu ria mas cara de lo que vale, porque la dan al fiado, o compran mas barato de lo que seria justo por preuenir la paga: todos los quales contractos fon viurarios, y la ganancia que de alli

#### Vfurz.

de alli procede se à de restituir.

O S maneras ay de vsura. La vua se llama extrinsecar y es quando en el contra do entreuien alguna condició vsuraria expressa, cateita. La otra se dize mental, en la qual no entreuiene pasco alguno ; pero el sempressa espera de alia alguna ganancia : como quando non persta, cien ducados con pen famiento que le daran algo mas del principal el qual pecco mortamiere, y es obligado a restrutyr la demassa que recibio de sus dineross porque site contra el mandamiento de Christo, que dize por Sant Lucas. c.6. Empressa sin el principal el qual perca morta justicia.

Dubdas 5. II.

VNTO a lo primero fe pregunta, fi co
mete vfura vno que emprefia dineros,
trigo, o algunas otras cofas a otro con

intencion de auer fu amistad? Y digo que nos porque el amistad no se puede apreciar con di neros, y para que se avitar a, es necessario que la persona reciba mas de lo que á emprestado en cosa que pueda ser apreciada con dineros.

Ité para q lea viura vna cosa, es menester q lo que se recibe vitra de lo que se empresto Vfora.

97

no fea por otra via de aquella por la qual fe à emprefiado. Y afisi dientos Doctores, que no es eftara prefiar vno dineros, o alguna otra cofa, para refinir fu vexacion. Como ago ra, if vn mal hombre me amenazalle que me macaria, o moueria algú pleyto para deltruyr me, podría yo fin cometerviura prefiarle algu nos dineros, para le pedir por elta manera lu tyrania.

Lo fegido fe demanda, fletia fiempre viù ra recesir von alguna cofa nusa de lo que à emprellado? A lo qual tefipondo que no, por que fi aquel (aquien yo hize buena obra de emprellarie algunos dineros, oqualquier ora cofa fin enere intencion de cobrar vn dinero mas del o que le emprella me bediudie, por via de agradeficimiento algo mas de lo que de mi recibio emprellado; lo puedo tomar fin elcurpulo alguno. Porque fi antes que le hizieffe aquel plaser podra yo recebir del qualquier cofa q dieffe, porq no defipues de auer le hecho el beneficio?ea no tengo de fer para con el de menor condicion delipues de auerte hecho la bluena obra que de antes.

Lo tercero fe pregunta, si toda la ganan cia de viura se à de restituyr? Y digo que no. Por que quien à emprestado a otro dineros, con condicion, que vaya a moler a su molino, o

#### Vfura.

que compre de fubotica, comete vitra, 3 la ora que la tal obligacion es apreciable en dinoros, pues los vale; y no es obligado efte a re fitiuty lo que gana en las moliendas, o compras y ventas de fu mercadria, pues no recibe mas del ordinario y juito, y alis baltarle à que haga penitécia de aquella vitra: dado que deue retitituyr algo por aquella obligacion, conforme al juyzio de buen varon.

Lo quarto se demanda, se specado tomar dineros a Viura? Y digo que sel el viurario ella siempre aparejado a darlos, no es peccado, a-uiendolos yo menestler. Por que aquel tomar a viura no es otra cosa que redemir lapropria vexacionsissificiendo aquel daño. Mas si el tal no estana prompro, antes yo le induzia a que me dieste dineros, o algunas otras cosa a v su raspeccaria en se menejante persiacion.

Lo quinto se pregunta si dar dineros a cam bio es viura? Y dire Caietano en su Suma. tit. de Cambijs, que quado los dineros se dá realmente en vu lugar; como agora en Sevilla, y en essecto en a de recebir en Medina del cam po, en tal feria segun alii valdra el marco del oro aquel tiempocatonces el ral cambio sera licito, y puede quien lo à dado recebir su efcrupulo alguno lo que segana enel cicho cam bio, el qual se llama verdadero y Real, que ni con cambio, el qual se llama verdadero y Real, que ni Viura.

08

esta prohibido ni los semejantes a el.

Mas para inteligencia desto se à de aduertir, que fuelen los mercaderes en las ferias po ner precio al marco del oro fegun fe haltan los dineros, pocos, o muchos, y fegun la copia de mecaderes que an menester dineros: lo qual fe haze porque los dichos mercaderes fuelen yr a la feria fin moneda, por no yr embaraçados, y por la diuerfidad de las monedas,y tambien por el peligro de los caminos Y alsi otros lleuan a la feria cargas de mone da, y conforme a la mucha, o poca cantidad della, y los muchos que la demandan, apreciá el marco del oro:por donde se sabe quanto se à de pagar por el millar, contados los ducados que entran en el marco:y desta manera se gana en aquel cambio poco, o mucho fegun que se puso precio al oro.

Demas desto dize Caietano, vbi supra, que fi por esperar el mercader la paga algun tiem po mas quiere ganar demailado de lo que vale la moneda, comete viura, porque vende el tiempo, y es obligado a reltituyr àquello que por razon del tiempo à ganado. Tambien dize este mismo Doctor, vbi supra, que quando vna persona toma dineros en Toledo para pagar en essa misma ciudad, y no en Medina,ni en otra parte para donde dize que N 2 toma ----

the second second

#### Víura

toma el cambio conforme al valor del marco de oro en aquel lugar a tal feria, que comete víura, porque aquel concierto no es cambio-real y verdadero, fino fingido, y a la manera del que emprefia ciento, con pacto die buel-uan ciento y diez. Y no fe engañen los confefores, por di gian los mercaderes fenejantes, que ya hizieron cedulas de cambio para tal, o tal lugar, por d'odo a quello es colorar la víura y disfraçariza en cambio, no lífeido.

Y als podra el confesior, quando pregunta re acerca de los cambios, dennadar al merca der que trata en ellos, donde se an de pagar a quellos dineros y si hallare que alli en el mirmo lugar, o ciudad donde se dieron, admierta que se a cometido vitura, y por e imssimo caso se acerca de acerca de la cometido vitura, y por el mismo caso manapara que la areciban en Roma, por el peligro del camino, y por la necessidad que avial para entrar los negocios en tal caso pue de bien y muy licitamente el mercader recebir algun interes, con tal que se a moderado, y segun que se vía entre cambiadores que tiene basea con section caracteris en caso de la para esta con la caso de la para esta con la caso de la para esta el mercader recebir algun interes, con tal que se a moderado, y segun que se vía entre cambiadores que tiene basea consciencia.

A lo vitimo dize este doctor vbi supra, que es licito auer algun moderado interes, por ca biar vna moneda por otra; como quando vno Vinra.

29

da oro, porque le den plata: o cambia dineros menudos por ducados, o reales: lo qual fe à de hazer fegun fe vía comunmête en aquella pro uincia.

Lo sexto se pregunta, si es vsura tomar dine ros por assegurar mercaderia? Y digo quanto a lo primero, que los contratos de afleguramientos (de que vían comunmente los merca derespor mar,o por tierra,tomando vn tato por ciento, mas o menos, fegun es el peligro, mayor, o menor) fon licitos : y afsi auer algo por aquella feguridad no es viura : porque aquesta tiene lugar en los emprestidos de dine ros,y de otras colas femejantes,y enel contra to del asseguramiento no se prestan dineros, por lo qual no se puede llamar emprestido : y por el milmo cafo el que affegura puede licitamente auer algo, pues se pone a peligro de pagar las mercaderias affeguradas ti fe pierde y aquella obligacion vale dinero. Lo otro digo que no folamente se puede assegurar mercaderias, pero tambien las vidas, y la libertad. Como agora, si vno queriendo nauegar, y con temor de fer captino de Moros fe haze aflegu rar,tanto por ciento : yfi a caso lo captinan,el mercader que lo assegurò es obligado a resea tarlo, dando la cátidad taffada en e icontrato, lo qual se puede licitamente hazar. Demas N

#### Vinra.

desto si vno toma dineros adelantados de otro que le haze réta de por rida, e l qual le paga sey so fiere años jitros, aflegurádole la vida vn mercader que se obligue a pagar los « no viniere, si por esta obligacion y riesgo a que se pone recibe cierto interes, sio ay duda, sino «
lo puede tomar, y pedir con buena consciencia.

## 6. III.

Y Por dar conclusion a esta materia, es me-nester considerar, que toda persona quest en el comprar como enel vender, engaña a fii proximò,o eu la fubstancia de la mercade ria, vendiendo vna cofa por otra, o enla cantidad,no dando la medida, peso, o numero entero de lo que vende,o en la qualidad, dando malo por bueno, pecca mortalmete, y es obli gado a restituyr lo que ha defraudado. Tambien el que vende la cosa en mayor precio de lo que vale,a causa de fiarla, o la compra mas barato por anticipar la paga,pecca mortalmé te, y es obligado a restitució dello. Demas de esto es de advertir, que el justo precio de las cofas fube y abaxa, fegun el abundancia de las metcaderias y pocos compradores, y fegun la necessidad de la mercaderia. Y assi quando ay mucho trigo, y pocos que lo demanden, vale barato: ypor el contrario si ay falta dello

y muchanecefsidad, y por el configuiente mu chos que lo compran, vale caro. Y es verdad có rodo esto que el justo, precio, esso me da q sea barato, que caro, no consiste en vn punto indivifible. Y assi los Doctores dividen el jufto precio en tres partes, a la vua de las quales llaman benigna, la fegunda fe dize mediana, la tercera rigurofa. Como agora puesto exemplo. El trigo se vende a veynte reales la carga, y a xxij.y a xix.y a xyiij. Yo puedo vender im peccar à qualquiera de estos quatro precios, pues todos estan juzgados por justos, o (por mejor dezir) se cuentan dentro del anchura del justo precio: y assi puede cada qual a vno dellos vender su trigo. Y si vende a vno a diez y nuene porque lo paga luego, y a otro a veyn te o a veynte y dos, porque lo hena fiado, no pecca, la ora que no lo vende a precio injusto, ni menos es obligado a reslitucion. Item ios que hazen monipodios, que es, amontonar to das las mercaderias de alguna especie, o natu raleza, y ponerlas en su poder, o comprandolas,o por otra qualquier via, a fin de ponerles el precio a fu voluntad:como lo vían ios regatones y otros negociantes, con detrimeto de fus confciencias, peccan granifsimamente, y fon obligados a restitucion.

Allende defto fegun S. Thom. no es licito a N 4 los

#### Simonia.

los Ecclefaficos negociar, o tratar em merca derias por dos razones que el entre las otras pone: la vna porque los mercaderes andan embueltos en muchos vicios, y enel dela lengua mayormente: y la otra que van muy difetray dos en los negocios del mundo, lo que no conviene al Ecclefaficio.

A lo vitimo, el que presta dineros sobre alguna prenda que fruchica, como tierra, yiña, cafa, huerra, o cosa deltas es obligado a quitarde lo emprestado lo que renta semejante préda, facados los trabajos, y colta que puío en beneficiarla: y si los fructos cogidos baltaren a ginalar có el emprestido, eso obligado el que la tiene a restituirla entera: sin recepir cosa de lo que sobre cila emprestado, anía,

#### CAPITVLO, XVIII, QVE trata de la Simonia.

I M O N I A es venta, o compra de cosa espiritual : como agora, dar dineros por algun beneficio Ecclesiastico, o por recebir or

denes, o tambien darle orta cofa de qualquier valor por ello, como prefente, o fernicio que fe da, o haze con intento de auerlo a trucque de aquello. O quando alaban a vao, o leruegan con effe intento, lo qual fe llama Munus à lingua, como el presente se dize Munus à manu, y el feruicio Munus ab obse quio. En todos los casos sobredichos se come te Simonia, que es peccado mortal, porque pone precio a lo elpiritual, no se pudiendo apreciar con cofa terrena. Y assi dize Salomon tratando de la Sapiencia en los proverbios. c.3. Mas preciosa es que todas las riquezas, ytodas las cofas que se dessean a ella no se pue den comparar. Y por esso 'el Apostol S. Pedro condenando la Simonia en fu rayz (vn cierto Simon Mago y nigromático, el qual quifo cóprar con dineros el don del Spiritu fancto, como fe halla escripto en los Actos. c.8.) dixo: Tu dinero sea contigo en perdicion, porque te as dado a entender que por dinero le polfeera el don de Dios.

61.

Vanto a lo primero de prégunta, fle slicito comprar, o vender las cofas que fon anexas a lo elpiritual, como calices o configurados? A lo qual dise fan cho Thom. 2. q. 100 arti-4, que por la necelsi ada dela iglefia y de los pobres fe pueden coprar y vender los vafos lagrados: auido refpecto a la materia de que fon hechos, y no a la configuracion. Demanera que (hecla oracion) los an de quebrar, y entonces y ano fon N 5 con

Dubdus.

#### Simonia.

gonfagrados, pero pedaço de meral, del qual queriendo hazer otros calices, se an de tornat a confagrar. Y aun sin quebra fe auiendo necesidad se pueden vender, la hora que sea el intento al peso de plata, o de oro, sin mirra ala confagracion. Y alsi se haze comunmente y en particular, quado los compra otra iglessa, opara el culto diumo.

Lo fegundo fe pregunta, Si puede vno tomar dineros por la missa que celebra, o por el feruicio que haze al altar? Responde S.Thomas.2.2,q.100. articul.2.que quien celebra la missa,o sirve de qualquier officio al altar, pue de recebir dineros, ne por aquella obra espiritual, mas por su sustento, o como sueldo, o paga de su trabajo. Yesso es lo que siente S.Pa blo. 1. Corinthio. 9. & habetur in. c. cum fecundum Apostolum, de præbend, quando dize. Los que sirven al altar, se han de sustentar del altar. Y desta manera se pueden recebir dineros del que entra en religion, no por la entrada del monasterio, mas para sus alimetos, qua do el monasterio es tan pobre, que no puede fufficientemente dar lo necessario a los Religiofos, o religiofas. En conclusion, que por cofa espiritual nunca es licito dar dineros, ni cofa que lo valga. Y afsi en cafo que vn Sacerdote no quisiesse baptizar yn niño, ni oyr de con confession a otro, fin que le diessen vn tanto; podria entoces baptizar la criatura vn seglar, y el penitente dexarse de consessar como aquel que no tiene sufficiente confessor, y en ninguna manera seria licito dar dinero por recebir aquellos sacramentos.

Lo tercero (e pregunta, qual es la pena dela Simonia? Dise S. I homas al. 1, quo articula. Gue quien fimoniaticamente recibe alguna or deu, luego queda filipendo della por el derecho, de ta manera, que ni la puede d'ar, ni en la execució della puede alguno communicar con el: fi quiera fea la fimonia publica, o fecre tani puede pedir los dineros que torpemente auna dado por auer aquella ordenaca el que los recibio es obligado a refitivyrlos a la Igle fia, o a los pobres.

Que fi vno Simonia co por auer dado orde nes por Simonia, o mediante ella dio, o recibio algun beneficio, o à fido medianero, y la cofa es publica, es de derecho fur penfo quanto a fi, y quanto a los ptros. Quiero desir, que no puede poner en execución el officio de aquella orden, in enlel puede otro communicar con el, ni puede con buena cóficiencia poffeer beneficio alguno, autido por fimonia.

Mas si esta simonia es secreta, no puede quié la cometio executar el oficio de aquella ordé

## Doctrina Christiana.

anná a los otros no es vedado comunicat con el en afillo. Yfi el medianero es feglar, lo ha de excomulgar, como eltá determinado enel De creto. Y enel Concilio Conftancienfe, fon excomulgados todos los que reciben ordenes, o beneficio alguno por imonia.

# CAPIT. XIX. EN QUE SE PONE



O Rque los Curas fon obligados no folaméte a la cadminitració de los facramé la tos, pero tábien a enfeñar la los pueblos cuyos paflores fon, la doctrinaChriftia na q es el paflo con q an de

apacentar las ovejus de que le encargaró: me haparecido poner aquilas cofas de á han de tener noticia las ovejas de Christo, para tomar el pasto espiritual.

Aquestas cosas pues tan vtiles, y no menos necestarias son seys, en que se fumma el Euan gelio de Jesu Christo, verdadero pastor espiritual de las animas.

- 1. Que es lo que se à de creer.
- 2. Que se à de guardar. 3. Que se à de cuitar.
- 2. Offició sine citirara

4 Que se à de temer. 5 Que se à de esperar.

6 Que se à de orar.

Que fe à de creer. Auiendo los famõos Apoflotes de Jefu Chrifto de predicar el Euangelio por todo ei mundo, Jegun y como lie man dado, fe juntaron defipues de fibido Chrifto a los cielos y y afsi felipues de fibido Chrifto a vaian de predicar a las gentes, diziendo les lo di anian de creer. Y afsi fummarohi la fe no doze articulos, pronunciando cada qual de los Apo flotes el (luy opo 1 la forma figuiente.

#### Sant Pedro.

CREO en Dios Padre todo poderofo, Criador del Cielo y de la tierra. S. Andres. Creo en Iesu Christo su hijo v-

nico, feñor nuestro. Santiago el mayor. Creo que fue concebido por obra de Spiritu fancto, nascido de Maria

virgen.

Sant luan. Creo que padefeio fo el poder de Poncio Pilato, fue crucificado, muert o y fe pultado.

 Thomas. Creo que baxò a los infiernos, y al tercero dia refucito de entre los muerros.
 Santiago menor. Creo que subio a los cielos, y

efts

## Doctrina Christiana.

esta assentado a la diestra de Dios Padre to do poderoso. S. Phelippe. Creo que vendra del cielo para juz

gar los biuos y los muertos.

S. Bartholome. Creo en el Spiritu fancto.
S. Mattheo. Creo la fancta Iglefia Catholica, la
comunion de los Sanctos.

S.Simon. Creo la remission de los peccados. S.Thadeo. Creo la refurrection de la carne. S.Matthia. Creo la vida perdurable.

Y no obstante que los Apostoles símmaros los articulos de la fec en doxe có todo esto at gunos Dostoces, y en ellos S. Th. 2. q. 1. as. 8.; para mas declarar la materia, poinen catorzer no añadiendo cosa, pero dandolo mas a enten deciy poniendolo en orden. Y a sis diuiden los artículos en dos partes, los fiete que pertenecen a la diuinidad, y los otros fiete a la humanidad, por la forma síguiente.

## LOS SIETE ARTICVLOS DE la Fee, que pertenecen a la

Dininidad.

Creer en vn folo Dios.
 Creer que es Padre.

3 Creer que es Hijo.

Paris :

Creer que es Spiritu fancto, tres personas y vn solo Dios verdadero.

uernador, y regidor, pronifor de todas las criaturas visibles è inuisibles. 6 Creer que este vn solo Dios es saluador de

las animas: perdonandoles fus peccados,

y dandoles îu gracia. 7 Creer que este vn solo Dios es resuscitador de todos nuestros enerpos, lo qual hara el dia del juyzio vniuerfal.

#### LOS SIETE ARTICVLOS DE la fee que perteneçen a la humanidad.

r Crer que el hijo de Dios recibio carne ha

mana del vientre de fancta Maria virgen. 2 Creer q nafcio de S.Maria virgen, quedádo entera fiempre su perpetua virginidad.

Creer que recibio muerte y Paísion en la Cruz por redemirnos.

4 Creer que su anima sanctissima, despues q vuo elpirado en la cruz, vnida có la divina dad,baxò a los infiernos,para facar de alli las animas de los fanétos padres. 4 Creer que refucito al tercero dia.

6 Creer que fubio alos cielos, y esta assentado a la dieftra del Padre.

7 Creer que vendra otra vez al mundo para juzgar los vinos y los muertos. To

104

#### Doctrina Christiana.

Todos los quales articulos fe contienen en el Credo que computieron los Apostoles

Y porque dela paísion del Señor tiené virul y efficacia los factamentos de nueltra fair dia ley, es menefler tambien ercer los fiere facramentos, que fon Baptifmo, Confirmacion, Eucharittia (que es el fanctifisimo Sacramento del altar) Penitencia, Extrema vnícion, Orden Matrimonio, Y por dezirlo de vna vez, nos es necefário creer todo aquello que cree, y nos manda creer la fancta Ejeleia Romana.

Que se à de guardar? Soinos o bligados a guardar los diez mandamiétos de Dios, y los cinco de la Iglesia por la orden siguiente.

- ■Los mandamientos de Dios, son diez, como esta escripto en el capitulo vein
  - te del Exodo , y en el. 19. de S. Mattheo,y en el
- 18 de S.Lucas.

  No tendras Diofes estraños, como hazen
  Gentiles.
  - 2 No juraras el nombre de tu fancto Dios
    - en vano. 3 Acuerdate de fanctificar el Sancto Do-
  - mingo.

    Honraras a tu padre y a tu madre.
    - No mataras.

No fornicaras.

No hurtaras.

No leuantaras a tu proximo falfo testimo

9 No codiciàras la muger de tu proximo,

to No codiciaras la cafa de tu proximo, ni el esclauo, ni la esclaua, ni el buey, ni el asno ni cosa que sea suya.

## LOS MANDAMIENTOS DE

la Iglefia fon cinco.

Oyr miffa cumplida y deuotamente los

Domingos y fiellas de guardar, porla lan cta madre Iglesia leñaizdas. Cófessarse con su cura o proprio sacerdo-

te alomenos vna vez en el año.

Recebir el Sanctifsimo Sacramento en la

Pascua de Resurrection.

vigilias que manda la fancta madre lglefia. 3 Pagar diezmos y Primicias, por entero , y

fin engaño, fegun la costumbre appro-

Tambien junto con estes mandamientos se de tener cuenta có las obras de miseride cordía, y exercitarse en ellas, las quales son estas que se figen.

O Los

### Doctrina Christiana.

## LAS SIETE OBRAS DE misericordia corporales.

- . Dar de comer al que tiene hambre.
- Dar de bener al fediento.
  - Vestiral desnudo.
- 4 Acoger al peregrino.
- 5 Visitar los enfermos y encarcelados.
  - Redemir los captinos.
  - Enterrar los muertos.

#### LAS SIETE OBRAS DE misericordia espirituales

- Enfeñar los ignorantes.
- 2 Dar confejo a los que lo demandan.
- 3 Corregir a los que yerran.
- 4 Confolar a los triftes.
- 5 Rogar a Dios por los enemigos.
- 6 Perdonar las injurias.
- 7 Suffrir có paciécia a los é nos moleftan.
- Oge fe à decutar. Auemos de cuitar y huyr los peccados de toda fuerte, y mayorméte los que fe llaman capitales, o mortales, que fon Spbervia, Anaricia, Luxuria, Ira, Gula, Inuidia, Pereza.

Que se à de temer. An se de temer las penas in fernales, que son grandissima obscuridad enel entendimiento. Obligación a estar fempre pe fando en lo que padeicen, sin podere si quiera vn momento diuertir en otros penfamentos. Obétinación. Tristera Deseperación. Descon tentamiento. Aborrecióniento abominable en la volitad, con que se aborrecce a si có todas las criaturas, yau almisimo criador. Y estas fon las penas que padese el anima.

Las penas del cuerpo feran, fuego intolera ble. Horribles visiones, Hambre perpetua, Irremediable fed, y extremados hedores. Todas

las quales penas no tendran fin.

Que se à desserar. Lo que auemos de esperar es la gloria soberar anala qual contiene en gra des y admirables bienes, y tales ; que nueltro coraçon en este mundo no puede perfectamé te alcançar, ni nueltra lengua hablar dellos, si no con mucha imperfection:

Da Dios al entendimiento del bienauenti rado en la gloria vna lumbre, mediante la qual el anina vee ctaramente a Dios, y el mylicrio de la fanctifsima Trinidad . La voluntad recibe vn amor có que fe regala el anima de finani dad, pofeyendo a fu efpofo y vitimo fin; encl qual fe remaran todos los theforos. Finalmen te que alli tienen todas las potencias cumplida perfection con vna eltremada quienta y contentamiento.

0

#### Doctrina Christiana.

Oue se à de orar. Denemos orar demandando a Dios lo que cumple a nuestra saluacion, ca es admirable la virtud y efficacia dela oracion vocal, o mental, pues por ella inclina. Dios sius origas a nuestras peticiones, y se haze familiar a nosotros, para q come tengamos coloquio y conersacion diuina. Porque como dize Sant luan Chrysostomo. No es otra cosa oracion, que vn coloquio que la criatura tiene con su criador.

Y entre las otras oraciones muy aceptas a Dios, es la oración del Pater noster, en que se contiene todo aquello que podemos demandar al Señor tocante a nuestra salud. Y có esta oració esta la del lau Maria, de las quales dos se compaso aquella deuocion , no menos visi que antigna llamada el Rodario: el qual es vna memoria y commemoracion dela vida de nue fro Salnador, y desti madre facratissima, segi esta largamente en el libro intitulado, Dostri na Christiana ; y muy mas en el coloquio entre dos hermanos de la Dostrina Christiana que compuse los dias passados, para gloria de Dios y visitada del proximo.

En estas seys cosas pues que dicho auemos, se contiene y resume toda la Doctrina Christiana conforme a la qual es menester sea nuestra Confessionario, 107 Stra vida ordenada yencaminada, si queremos

## CAPITVLO. XX. DEL MODO que à de tener el confessor para oyr fruduosamente las confessio-

fructuosamente las confess nes de los penitentes.

I. Sacerdote que ha de oy la confesion de alguno, ante todas cofas
fesion de alguno, ante todas cofas
tiene necefisidad de preparafe i ol
grupoco en la oracion. No que acertar a encaminar animas pecadoras en la via. de faluacio la mayor de todas las feiceias, y en fin
es particular don de Dios. Vaya pues quanto

a lo primero el facerdote a la oracion , para demandar elte don al Señot , y puesflo en alç li lugar quieto, con la hamildat potsible podra dezir los veríos figuientes. Cria Señor en mi vin coraçon limpio, ca el fuzio como podra limpiar las animas?

Renueua tu espiritu en mis entranas, por que mo me mueva a hazer esta buena obra por codicia, vanagioria, curiosidad, ni fensialidad, sino solo para gloria tuya, y vtilidad de las animas.

No me lances Señor de tu prefencia,la qual

#### Confessionario.

es mi lumbre, porque descaminado como cie go mediante mi propria ignorancia,no fca ocasion de que otros le descaminen, y ciego yo y ellos ciegos, caygamos todos en la hoya de la eterna condenacion.

Y no me quites tu fancto espiritu,ni permitas Señor que yo cayga en tentacion, oyendo los peccados agenos, y por aquella cayda me

prinasses de tu espiritu.

Buelue me Señor el alegria de tu falud, defpues de auer oydo esta confessió: porque no pierda yo la fuauidad de la deuocion de Jefus hijo tuyo,a causa de las imaginaciones q me quedan pegadas en la memoria, de los pecados que yo he oydo.

Confirmame Señor con el espiritu principal,para que sea decôtino mas fuerte y perseucre fin pecado;ca desta manera enfeñare tus caminos, que fon tus mandamientos, a los pec cadores,y los impios se convertiran a ti: viuiran bien y Christianamente, a honta, loor, y gloria tuya para siempre. Amen.

Nuocada pues la gracia del Spiritu Sancto confideratà el confesior tres cosas: la vna primero que comiéce la cofession,o examé de los pecados : la otra enel processo y discue fir del confessar, y la vitima despues que aya

## SIGVESE LO QVE DEVE hazer el Confesior antes de la cófession.

L Oprimero ha de recebir al penitête con benignidad y afable cara, para darle animo a côleflar mejor, mas clara y mas dirindramête fius pecados. De aqui fi el penitente fuere ignorante, y no fe fupiere confessar, in entiende las condiciones que la de truer la verdadera penitencia, seue lo el confesso rebotar cos fienes que la verdadera penitencia, seue lo el confesso esta hotar cos fienes para basalos.

## EXHORTACION BREVISfinia para enfeñar al Penitente.

H Jio mio, efte Sacramento dela penitencia es vna efficacifsima medicina, intituty da por nueftro feñor lefu Chrifto, para curar todas enfermedades de pecados, por muy graues y enormes que fean. Porque enefte Sacrameto obra la virtud, potécia y meritos de la paísion y nuerte del hijo de Dios, y verdadero Dios. Y porque fabia muy claramente meltro Redeforo I a flaqueza dela naturaleza humana, a cuya caufa era difficultodifsinja cor fa que nofotro perfeuerafiemos largo tiépo

#### Confessionario.

en la virtud i y porque no murieficmos en vicios y peccados, inlitiuyò mifericordiofamen
to aqui elle familiar y tan falutifero facramen
to, cuyo miniftro fue feruido nueftro feñor, q'
fueffe el Saccadot-que en perfona del mifimo
Chrifto nueftro fainador, o yefie la confessió
del peccador, y le abfoluieffe de todos fus pec
cados, fi el pentrete vinic fie difpuelto para recebir la abfolucion. Digo difpuelto, y es que
no ponga de fu parte algun impedimento que
le fea ettoruo para recebir el fructo defte Sacamento.

La dispuficion pues que à de trace el penitente fera, dolor de fus peccados passados, o de proposito firme de emendar su vida, y cambié de consessados que ala memoria le vinide re, y estar a obediencia del cósesso, no lo que tocare a correction, satisfacion, y remedio de fu consciencia.

Acabada que fea la exortacion, pregunte al acumente antes que comience na dificurrir lo que fe figue. Y quanto a lo primero fi el confesior no lo conoce preguntarle à fi es de aquel Oblipado, porque fepa fi tiene jurisdiction sobre et y fi es de otra diocos fie nque bi ue y esti à de assiento, o es de otra parrochia, no lo deuc oyr sin licencia de su prelado, o del, Papa, si ya no fuesse presente de presente de proposition de la consensa de la presenta de proposition de la consensa de la presenta de proposition de la consensa de proposition de la consensa de proposition de la consensa de proposition peligro de muer te, antes lo à de remitir a fu paltor, dandole a entender como no tiene autoridad para oyrle de penitencia, pues que no es oveja fuya.

Demás defto le pedira el eftado que tiene, fi es cafado, Eccleiráftico, prelado, cauallero, mercader, o trabajadorsy efto feruira para fa ber mejor dificurrir fu cófciencia: y porque fe pa de que le ha principalmete de interrogar: porque todos no an de fer preguntados de to das cofas. Antes enefto fe á de auer el confefor con mucha prudencia, por que preguntando no enfeñe a pecar a los penietes, y mayor mente a los mancebos y moças.

Tras esto le preguntarà, quanto à que no se consesso porque todos los Christianos son obligados (en llegando a edad discreta) a confestarse yna yex alomenos al año.

Demandatle à mas fi cumplio la penitencia que le impufo el confessor en la vitima coasset fons, fino la à cumplido, que diga la causa, particularmente fi le auian mandado que hizieste alguna restitucion, o que quitasse alguna ocafion de pecar.

Luego le pregunte, fi trae penfados diligen temente fus pecados antes que viniefie a con fessare: porque sino á hecho examen dellos, no es bien oysle, sino que vaya primero a pre-

#### Confessionario.

parafíc, fi a cafo no eftuvieffe en alguna necefidad, o peigro de muerte. Tambiente preguitad, o peigro de muerte. Tambiente preguitad, o peigro de que manera es la tal exocumuion, fi de cliàx por que lo excomuigaron, y quanto tiempo à 1 y fi eftando excomuigado à oydo los officios duinos, o fi shecho cofa cótra la excomunion 1 y finalmente porque no procurio luego la abfolucion.

A lo vitimo le pregunte, si piensa tener algunos peccados refernados al Papa, o al Obisso, si tiene algunos negocios que le basten a impedir la abiolucion. Como es si està amanerabado, ciene algun rancor, trata v sírus, o cosadesta manera. Todas las quales preguntas se pueden hazer a los peniteutes si gnorantes y no conocidos, antes que comiencen la confession.

### LASEGVNDACOSA que à de hazer el Confessor.

H Echa pues la precedête exortacion, y vifia la respuesta de las preguntas, si segun ellas se conosce auer sufficiente disposi-

cion para proceder enel facramento, comencaran por la forma figuiente.

Quanto a lo primero, fantiguarfe à el peni

tente diziendo, becha la feñal de la cruz fobre la frente, Per figni fandse crueis, y otra fobre la boca, de inimicis nist, tercera fobre los pechos, libera nos Deus nofter. Defpuer feñalan do con los dos dedos la cabeça, dirazin nomine Patris, y luego fobre la barriga, & Filij, y paffando la mano del hombro izquierdo al de recho, & Spiritus fancil. Al cabo juntas las ma nos hazigão van cruz con los dedos pulgares y befandola. Amen Iefus. De aqui dira la confesion general que fe figue.

Y O peccador ingrato y miferable me conficifo a Dios todo poderofo, Padre, y Hijo y Spiritu fancto: y a la gloriofa virgen Ma-

ria (u madre, y a fan Pedro, y a fan Oralo u rigen Maria (u madre, y a fan Pedro, y a fan Pablo, y a toda la corte celeftial, y avos padre mio elpiri tual juue peque en unal penfar, en mal hablar, en mal obrar, en mucha negligécia que he tenido acerca de guardat la ley de mi vilos y feforcidigo mi culpa, grande es mi culpa : y por tanto luplico a mi Dios y feñor, y que por los meritos de la facratísima patisi y muerte de lefu Chrifto fu hijo me quiera perdonar : y a vos padre elpiritual de fu parte me abfoluays y me deys peintiencia.

Acabada esta confession general, dira el có fessor al pentere, que pues trae su cósciencia examinada, diga como pudiere y supere los pec-

## Confessionario.

peccados que le dan mas pena. Y fi el peniten 15,0 por ignorácia, o por verguença no tiene animo para dezir algun peccado, no fe defdeñe el exfefior (compadeciendofe de la flaque co humana) de pregiutate por la forma figuié te. Aunque primero esté aduertido, que por mucho fi oya cafos terribles y abominables, no haga marauillas, ni espantos, ni mueltre te ner fatidio alguno, pero a cuerdefe que es me dico, y que triene medicina (lufficiente para cu rar qualquier ensemedad, por mas enorme fea; y es el Sacramento dela penitencia, cuyo ministro es : ni tampoco à de preguntar a todos de todas las cosas por vnigual, mas segú con su pradencia juzgare convenir.

## SIGVESE LA ORDEN

con que à de ser interrogado el penitente, por los mandanientos, y pecca-

dos mortales. E. No tendras Diofes estraños, mas honraras y amaras

a vn folo Dios fobre iodas las cofas.

Dios es hourado, como divez fant Anguftin,
mediāte las tres virtudes llamadas Theologa
les, que fon, Fee, Esperança, y Caridad: y alsi
quien contra vn a destas tres virtudes pecadeshonra a Dios: y por esfo se à de preguntar

en este primero madamiento acerca de las cosas que son contra la Fee, Esperança, y Charidad.

Primeraméte, si cree todo lo que la fancta ma dre Iglesia cree.

dre Iglena cree.
Si à puelto duda, o vacilado en alguna cofa tocante a la fee.

Si se à puesto a disputar en las cosas de la fee,

fiendo ignorante.

Si à blasphemado de Dios, o de los Sanctos,
diziendo que Dios no puede hazer cosa, o
que es injusto, o cruel, o que no se cura de
nuestros negocios, y otras semejantes blas-

phemias. Si fabe hazer algunas hechizerias, teniédo hechos conciertos con los demonios.

Si fabe curar ciertas enfermedades, có oracio nes que no fe entienden, haziendo algunas ceremonias, como es en los enfalmos.

Si trae configo nominas, o algunas oraciones fin faber lo que ay en en ellas.

Si a guardado algunas ceremonias judaycas.

Si à procurado adeuinar por fuertes. Si à creydo en fueños o en agueros, creyendo que fera como lo à foñado Y fi zumbando le los oydos creyo que le dezian mal fi era el yzquierdo, y bien fi era el derecho.

Si à cumplido los votos que hizo.

#### Confessinario.

Si hizo voto de hazer alguna cofa mala, o de no hazer alguna buena obra.

Si à dilatado el cúplir de los votos que hizo.

Si tiene algun libro de nigromancia.

Si fabe hazer algunos encantamentos.

Si cree q tenemos libre aluedrio para poder hazer bien y mal, y que ninguno es forçado a que peque, antes pecca de fu voluntad el que pecca.

Si arratado con algunos hereges, dando credito a fus defuarios: Si cree todo a quello que la fancta madre Igle

fia nos manda creer.

Si enlos trabajos à puesto su esperança toda en Dios,o si à constado mas de las criaturas que del criador.

Si à desconfiado alguna vez de la misericordia de Dios viendo se tan gran pecador, y tan envejecido en los peccados, y tan inclinado a peccar, que pelaste jamas poder mu dar la vida, ni corregirse.

Si con demafiada confiança enla mifericordia de Dios dilata fus peccados, dexando la pe nitencia hafta lavejez,o hafta el articulo de la muerte.

Si à amado a Dios fobre todas las cofas.

Si hizo buenas obras para gloria de Dios, o por respectos humanos, o por otros interes-

CI-

reffes.

Si à procurado la falud de fu anima, encomen dandose cada dia en la oracion, al señor.

Si sabe la Doctrina Christiana, porque entienda lo que cumple hazer para faluarfe.

Si à dado gracias al feñor , por los beneficios que del à recebido, y principalmente por a uerle criado a lu image y femejaça, redimido con su preciosa sangre, y hecho Christia

no y no moro; ni menos infiel d otra fuerte. Si se à puesto en peligro de offender a Dios. Si à tentado à Dios, queriedo que hiziesse mi-

lagro, donde se podia el ayudar.

Si à perseguido a los buenos, burlando dellos -foquando los via hazer oracion, confessarles ... o comulgar muchas vezes,o entender en o tras obras pias.

ama verdaderamente a fu proximo deffean do le todo bien, fauoresciendole y ayudandole enlo q puede, có hazerle buenas obras o alomenos cópadesciedose del cordialme te,y confolandole con buenas palabras.

2 No juraras el nombre de Dios en vano.

Si à jurado con mentira, fabiendo que lo eta, o estando en duda, y no se informado si era verdad lo que jurana.

Si à prometido con juramento alguna cofa, fin tener intencion de cumplirla, o fi tenia 0,.

## Confessionario.

tal intencion, lo à dexado de hazer.

8i à jurado hazer mal a otro, como es vengar fe del, o caufarle algun trabajo, no curando fi aquel juramento es cotra jufficia y chari dad. Por lo qual en jurar pecco mortalmen te, yn oe sobligado a guardar femejante ju ramento. A fisi como el que jura de no hazer bien, o beneficio a otro poreftar mal co el que tampoco valo cola feitigiante juramento interpreta por con oe sontra charidad.

Si jurando en juyzio, a negado la verdad, o aconfejò a otro que no dixesse lo que sabia.

Si á jurado fin necefsidad, fino por vna mala coflumbre que tiene de jurar, fin mirar lo que dize. Si á jurado la fee,el cielo,el fol,y otras criatu-

ras por mala costumbre, o tambien los sanctos y sanctas.

Si à jurado de guardar algunos effatutos o le yes, tomando algun cargo, y despues los à quebrantado.

Si à echado maldiciones a fi o a otros , diziendo, Efto y efto me venga, o no me ayude Dios o no me falue, o no vea yo el dia de mañana, o mal gozo vea yo de mi,o de mis hijos,o como Dios es verdadifino es como digo, fiendo mentira.

Si a sido causa que otro se perjurasse, o no cu pliesse el juramento que auja hecho.

3 Guardar los Domingos.

Si à trabajado, o hecho a otro trabajar dia de ficita de guardar.

Si à dexado de oyr missa dia d fiesta, o fue cau

fa que otro no la oyeffe.

Si en los dias de ficita fe occupo la mayor par te del dia, en jugar, o en algunas vanidades.

Si hizo injuria al lugar fagrado, riendofe, o ha ziendo a otros reyr paffeandofe en el templo, ytrakido cofas deshoneftas y vanas ma yormente mientra fe celebra el officio diuj no, y fe dise la midiay effuno parlando y ha ziendo parlar alos otros, eftoruando mas q

oyendo lo que se à de oyr con atencion. Si hizo alguna cosa contra la libertad Ecclesia stica, sacando de la Iglesia los que se anian

acogido a ella.

Si à facado fangre humana enla iglefía con vio lencia, o à cumplido en aquel lugar fu ape tiro carnal, en algun acto de luxuria.

Si cúplio los mádamientos de la Iglefia, y espe cialmente el de confessarse alomenos via vez al año, y comulgar por Pascua deresur rection, ayunar los ayunos obligatorios, y pagar enteramente diezmos y primicias;

#### Confessinario.

Si recibio, o dio algun facramento en peccado mortal

Si à incurrido alguna excomunion, o à comu

nicado con algun excomulgado. Si à hecho pagar a personas Ecclesiasicas al-

gunos derechos, a que no eran obligados. Si à hecho buria de las ceremonias de la Igle-

sia, de ymagenes, o de officios dininos. 4 Honraras a tupadre y a tumadre.

Si à honrado a fus padres, abuelos, y a todos fus parientes. Si los ha focorrido en fu necessidad, pudiedo

lo hazer.

Si à honrado a los ciudadanos, y alas perfonas puestas en regimientos, cargos, o en alguna dignidad.

si à fido obediente a los mandamientos de los fiperiores, y fi à tenido en poco lo que mandan, y aquien lo manda, trafpaflando fus preceptos en menosprecio de los fu periores.

Si à maltratado a fu muger, hijos, o criados de palabra, o de obra.

si à dexado de corregir a fins hijos, y a los que tiene en fu cafa.

Si à proncydo delo necessario a su casa, pudié do lo hazer

si à enseña do a sus hijos la doctrina Christia-

na, y algun buen modo para ganar de comer.

Si à fido ingrato a fus padres, o a bien hecho-

res fuyos.

Si à elcarnecido, o contrahecho a sus padres. o a los viejos o viejas, pronocando los a ira, o defleando les la muerre, pefandole deio q comen, reprehendiendoles, o poniendo las manos en ellos.

Si se afrentò de tener los padres o parientes

pobres, y de baxo fuelo.

Si el padre se à descuydado de sus hijos, muger y criados, y por el cótrario loshijos, mu ger y criados,no tienen cuenta co el padre marido y feñor:

Si los padres y madres dexan biuir a fus hijos como ellos quieren, comiendo y beniendo, y vellaqueando, sin ocuparlos en cosabuena, fino dexando los jugar, y romar quaiefquier passatiempos.

Si el marido tiene celos de la muger, o la muger del marido, de do nace inquietud enlas cafas.

Si à murmurado fiendo fubdito, de fus fuperiores, o fi es superior, delos que le son sub ietos.

Si hizo juyzios temerarios, echádo a mala par te las obras de los otros.

# Confessionario.

Si à muerto alguna perfona por fi o por otro o à desseado la muerte de alguno, o la procurò por qua!quiera via.

S à procurado q alguna muger preñada malparecielle, dandole golpes, o espátandola, o dádole alguna cosa que tomatie por la bo ca, pretendiendo hazerla abortar.

Si à echado maldiciones a otro defleandole algun mal, confusion, trabajo, o muerte.

Si à procurado danar alguna persona.

Si fe à hallado en algunas cuchilladas con animo de dañar a otro, o fi lo hizo, o algú otro por el.

Si le à puesto, o hecho poner a otros en peligro de muerte. Si la muger preñada hizo algun excesso, o to-

mo alguna medicina para abortar, por no fer infamada.

Si tiene vandos có alguno, y para fuftentarlos entretiene falteadores, homicidas, y malhe chores.

Si por tener odio al proximo le à quitado la habla con escandalo de otros.

Si demandandole perdon el que le offendio, no le quifo perdonar.

Si auiendo el offendido a fu proximo, no le à querido pedir perdon, ni recociliarle co el

No

# Confessionario. 6. No fornicaras.

114

Si à tenido parte con muger que no fuesse suya por matrimonio, donzella, casada, o biuda, o de otra qualquier suerte, parienta, o religiosa.

Si à tenido femejante copula procurando lo con palabras, con prefentes, por terceros, o cartas: dado que no fe aya feguido efecto

a mas no poder.

Sife à procurado voluntaria polucion có fus mílmas manos,o có penfamiétos deshoneftos,o fuzias palabras,o fi à procurado corro.nper a otro.

Si acordandose de sus pecados carnales passa dos, se deleyto enellos, cótádolos a otros,

y holgandose dello.

- Si à cometido el crimen contra natura, como es el peccado nefando, hombre con hóbre, muger con singer, o à tenido parte con alguna beitia.
- Si à tenido algunos tocamientos, o meneos deshonestos, tocado las manos, abraçando o belando con deshonesta intencion.
- Si à procurado ocationes de colas defonestas. Si à procurado medicinas para fer mas poderofo en actos carnales.
- Si à buicado maneras esquisitas, para encenderse mas en luxuria.

Si à bufcado ropas, o pinturas, o manjares fuperfluos, para deleytarfe mas en actos defo neftos.

Si à permitido que en fu cafa se hiziessen deshonestidades.

Si aconfejo a otra perfona q fe defonestasse, Si nego la deuda matrimonial a su compania. Si lee libros profanos y defonestos, que le enciendan a luxuria.

Si à refiflido de prefto a las tentaciones carnales, encomendandos e a Dios, y poniendo medios, como ayunos, vigilias, y difciplinas quitando todas las ocasiones.

Si teniendo parte con alguna muger, procurò que no fe hiziesse presada.

Si despues de casada conocio carnalmente al guna parienta de lu muger: y si lo hizo, es in habil para demádar el debito matrimonial aunque no para darlo, siendole demádado.

Si teniendo tocamientos con fu muger, tuno polucion fuera del vafo natural.

# No hurtaras.

Si à tomado algo a otro escondidamente, lo qual se llama hurto, o en publico haziendo fuerça, que dizen robo.

Si à viado de Cambios que no fueffen licitos, Si pudiendo pagar lo que deue, difirio la paga

# Confessionario. hora fueffe a criados, jornaleros, mercade-

- res,officiales, agora cefos,o dineros presta-

dos. Si dovo de cumplir algun testamento, cuyo te-

· Stamentario era. Si nego alguna deuda, que supiesse deuerla.

Si pretto dineros fobre préda, y della fe ha fer · uido, o à gozado de lus frutos fobre loqual podra ver el confesior to que dicho es en la inateria de viura, del que preita dineros fo bre prenda fructifera.

Si enel veder, o coprar a engañado a fu proximo, enla fustàcia dela mercaderia, dadovna cofa por otra, enel pefo, medida, y numero.

Si hailo alguna cofa que no aya rettituydo. Si à demandado limufna no fiendo pobre.

Si vendio algun officio de la republica, que no

fe podia vender.....

Si en repartir los bienes del comun, á guardado jutticia, dando a cada qual lo que fele de ue, conforme a fu merito.

Si à veudido las cofas mas caras de fu justo va-

· lor,por venderlas al fiado.

Sì à dado dineros a logro. Si monio pleyto a otro contra jufficia para fa car algo por via de concordia, cafo que nin-

gun derecho tuniesse a ello.

Si à dexado de pagar algun derecho, como al-P 4 ca-

cauala,pecho,humo,y otros femejátes,afsi tocantes al Rey,como al Reyno,como tábien al comun.

Si à pagado lo justo de diezmos y primicias.

Si no à dado a los pobres timofná, y antes. ha permitido que las ropas viejas con que fe pudieran remediar algunos definudos, fe le comieffen de polilla, que darlas por amor de Dios.

Si à vsurpado algun officio, Iglesia, o beneficio, sin tener a ello derecho alguno.

Si pulo estoruo a otro para que no alcançasse algun ossicio, o beneficio.

Si en juego à ganado con engaño de carta, o

Si ganò dineros, o cofa que los valga de quien no lospodia jugar: como de los hijos que hurtan a fiis padres, criados a fiis amos: los quales dineros fe deuen reflituyr, como lo que fe gana con falfedad.

Si tiene tabla de juego en fu cafa.

Si fiendo administrador de alguna casa pia, feretuvo lo que auia de dar a pobres, o no lo repartio conforme a la voluntad del inftituydor.

Si à recebido en su casa ladrones, o encubrio

los hurtos.

Si dio a otro consejo que hurtasse,o le dio mo

· do para lo hazer. Si à fauorecido a los ladrones, boluiendo por

ellos. Si fue tutor de algunos huerfanos, y no adminiftrò bien fu hazienda.

Si à sido administrador de los bienes del comun,como fon hospitales,o graneros publi

cos, y no los à bien administrado.

Si aniendo algunos bienes de la Iglefia , como fon diczmos, o las ofertas, y juntamente có los fructos tiene arredada la cura de las animas, lo que no se puede hazer, porque es simonia.

Si à comprado, o vendido algun beneficio ecclefialtico.

Sitiene algun officio publico, del qual lleua falario, y no haze lo que a el es obligado:en tal cafo no folamente pecca: pero también lo ha de restituyr.

Si en alguna cópania tiene dineros a perdida y ganancia pero con códicion que la tal có pañia le affegure el principal, fin pagar por la tal feguridad cofa alguna, no fe puede ha zer,porque es contra justicia.

8 No lenantaras falfo testimonio.

Si à leuantado falfo testimonio, diziendo con enojo de alguno lo que no es.

Si refiriendo lo que ovo de otro lo conto fiel

mente, diziendo lo que aya oydo fielmente y filo tratana por odio que tuviesse, o por gana de parlar.

Si desembrio algú defecto secreto de otro, co que sue causa de ser infamado aquel. Si à sido curioso en escudriñar vidas agenas,

Si a fido curiofo en efcudriñar vidas agenas; por faber los defectos de los otros, para po derlos contar.

Si à dicho mentiras, y es acostumbrado a mentir, assi en cosas que importan, como en poquedades, en juyzio y fuera del, con juranié to, y fin el.

Si à dexado de boluer por la honra del proximo, pudiendo lo hazer fin algun peligro.

Si se holgo de oyr mal de su proximo, o monio a otro a dezir mal del.

Si à sido pertinaz en defender cosa de que no estanz cierto.

Si estando en conversación procuro cótradezir a lo que dizen los otros.

Si à injuriado a otro, diziédole afrentas, maldi ciones, y palabras pefadas. Simurmuro de otro, diziendo mal de lo que

Simurmuro de otro, diziendo mal de lo que hazia.

Si se burlò de alguno, escarneciendolo y riendose del.

Si à fembrado difcordias entre fus proximos. Si maldixo el tiempo, la tierra, los vientos, los

ani-

118 animales,o aquien le engendrò, o el dia en que nascio, por que padecia satiga alguna. Si á fido fospechoso, y de qualquier cosa to-

ma ocasion para dezir mal de otro. Si abrio cartas agenas para faber los fecretos

que venian enellas.

NOVENO, Y DEZENO no codiciaras la muger de tu

proximo ni fus bienes. Eftos dos vitimos mandamientos folaméte atañen al desseo, y es quando dessea vno la mu ger o los bienes de su proximo, y procura por vias injustas auerlos, mouiendole pleytos, o embiando terceros, cartas, prefentes a la muger de otro para la poder alcançar.

# LOS SIETE PECADOS mortales, o por mejor dezir capitales.

# El primero es Soberuia. Si à procurado que le alabaffen de noble, rico esforçado, fabio, hermofo, abil, y diestro en los negocios.

Si menospreciò a otros teniendose por mejor que ellos.

Si hizo algunas buenas o malas obras por vanagloria.

Si à tido hypocrita, mostrandose bueno en lo de fuera, fiendo malo por engañar a otros.

Si enlas porfias fue pertinaz, queriedo que va lieffe la fuya.

Si à menospreciado los cósejos y obras de los otros.

Si se à loado de alguna buena o mala obra.

Si à desobedecido a los superiores.

Si se à escusado de sus peccados, echando a ootro la culpa,o diziendo que no fon tá grãdes camo los de los otros, y que tuuo tal, o tal ocation.

Si à dexado de hazer algunas buenas obras, porque no se burlassen del.

Si hizo burla de alguno.

Si à fido ambicioso procurando algun officio prelatura, fin mirar bié fi era fufriciente para semejante cargo.

Si à juzgado delas cosas inciertas, como delas ciertas: lo qual se dize juyzio temerario.

Si no creyo que los bienes q tiene fe los à dado Dios por fu liberalidad, y no porque los

aya merecido. Si à tido fingular, desseando y procurado que fus cofas (como abilidad, faber, bué juyzio, disposicion, y otras semejantes) suessen teni das en mas que las de los otros.

Si se atribuyò cosa q no tuviesse, como alto linage,grande haziéda,hazañas en la guerra, familiaridad de grandes.

Si fue ingrato a otro, diziedo de palabra que no le agradefoia lo q por el vuieffe hecho porque ya felo deuia, y de obra, no fatisfaziendo a los beneficios recebidos.

Si es tan amigo de la honra, q por no verse des honrado haze lo que no det e, odexa de ha

zer lo que es obligado.

Si confia demafiado en fin parecer, y efta có fu cabeça tan cafado, que no fe cura de acofejarfe con otrosy fi acafo lo est demanda pare cer, no es para tomarlo, fino para q le aprue uen fu confejo, y en cofa no le contradigan y fi le van a la mano, luego fe enoja.

El segundo es Auaricia.

\$i fue auariento, escasso y milero, que athesoro dineros, o algunas otras cosas sin alguna cansa.

Si fue prodigo desperdiciador de sus bienes.

Si tuno mayores gaftos de lo que fuffria fu ca fa, por donde fe pufo en uccefsidad de no battar a pagar lo que deuia, ni a proueer fu cafa.

Si fue jugador, folo por fatisfazer al defor denado apetiro que tiene a los dineros, haziédo trapaças y engaños enel juego, y bla fphemando a vezes de Dios y de fus fanétos, porque no le fueedia conforme a fia defico.

# Confessionerio. El tercero es Luxuria.

Deste peccado que es Luxuria no ay que pre guntar pues se à tratado en el sexto manda miento.

El quarto es Ira.

Si entédiédo de fi que es ayrado, no huyo las occasiones, teniendo mayormente y a experiencia, que quando esta enojado ni mira lo que dize, ni lo que haze, jura y blasphema de Dios y de los (anctos), y dize a los proximosmil injurias.

\$i à pronocado a otro a ira, fabicido que aquel como este ayrado dize mal a Dios, reniega, y descree, y offende al proximo.

Si estando ayrado dio o recibio algun sacramento.

Si delpues de paffada la ira, no curo de recóci liarfo confu proximo, demandado le perdó de lo que le hizo o dixo, mientra estaua en aquella embriaguez.

Si dexò de perdonar las injurias có apetito de vengarfe, o fi dio confejo a otro qi no perdo nafle, antes procurafie vengarfe, para ello le dio induftria, fauor y ayuda, con que pudieffe mantener algun vando, de donde fe fuelen feguir tantos males y efcandalos.

Si estando con ira, porque las cosas no le suce dian, se enojo contra Dios, blasphemando

del y diziendo que es injusto, con otras blas phemias.

Si tiene con otro enemiftad y le à quitado la habla con escandalo de los otros.

Si à mouido alborotos y pleytos para falir co la fuya,y poder executar aquel maldito fue go de ira que le abrafana.

Si estando contra si enojado se maldezia, o se desse desse an merte, o se ostrecio al demonio inuocandolo.

El quinto es Gula.

Si dexò de ayunar los ayunos de la Iglefia fin necessidad. Si cavo malo por comer fin ordé ni templáca

Si fe embriago voluntariamente, o fue caufa de ello a otro.

Si confumio fus bienes en combites deforde nados Si à procurado májares para prouocar el ape

tito defordenado. Sino fe quifo abstener de lo vedado, o delo q

le dañana a la falud. Si comio carne en dia que fneffe prohibida, fin necefsidad dello.

El fexto es Embidia.

Si le à pelado del bien de otro, como es honra, lalud, prosperidad officios publicos, car gos, sciencia, o virtud.

Si se alegro del mal de su proximo.

Si Por embidia dixo mal de alguno, o fi lo procuro, o juzgo las cofas de aquel a mala parte.

Si le à pesado por fos otros despidiessen sus negocios, o mercaderias prosperamente.

El septimo es Pereza.

Si à fido negligente en oyr miffa, y los otros officios diuinos, en confeffarfe y comulgar a fu tiépo ole pefo de eftar obligado a ello. Si oyédo miffa, o rezádo el officio diuino, co

mo fon las fiere horas canonicas, péfaua en otros negocios y hablaua dellos.

Si à dexado por negligencia de tener cuenta con su casa,con sus hijos, y con lo de mas à

que le obligaua. Si penfando en fus peccados, y por verfe a ellos tan inclinado, à defesperado de jamas poderfe apartar dellos, ni menos alcançar

perdon.

Si à estado ocioso, gastando el tiempo en vani dades, parlando, jugando, y passeando , sin considerar la cuentaque del tiempo mal ga stado à de dar a nuestro Señor, siedo como es tan preciado.

es tan preciado. Si en las aduerfidades fe à entriftecido demafiadamente.

Si en las prosperidades se à leuantado en si desor defordenadamente, no haziendo por ellas al Señor gracias, como es obligado.

# LOS CÍNCO SENtidos corporales.

El Primero, Ver.

Si se à deleytado desordenadamente, viendo cofas vanas, como fon los juegos, y reprefenraciones defoneltas.

Si viendo cofas galanas yhermolas, no fe acor do hazer gracias al Señor que las à criado, o si tomo dello ocasió, para ofender al criador.

El fegundo, Öyr.

Si à oydo de buena gana palabras vanas, y defonestas. Si se enojò en que le reprehédiessen de sus vi-

cios y peccados. Si ovò de buena gana las murmuraciones y detractiones del proximo.

El tercero, Oler. Si à tratado cofas olorofas con mala y defonesta intencion para prouocar (es a faber) a fi,o a otros a defonestidad.

Si oliendo algun buen olor, no dio gracias a Dios que lo ha criado.

El quarto, Gustari

Si a procurado con demafiada folicitud deleytar

feytar el gusto, inventando nuevas maneras de guisados.

El quinto, Tocar.

Si à tocado algunas cofas benditas, o confagradas con las manos fuzias, fin alguna reuerencia.

Si hizo algunos tocamientos defonestos en su persona,o en otra, con intencion corrupta y carnal.

a Las obras de misericordia corporales.

Si à dexado de ayudar a sus proximos en sus necessidades, dando a comer, a beuer, de ve ftir a los que no lo tienen, aluergue a los pe regrinos, visitando los enfermos y encarce lados, y tratando fus negocios, haziendo limofna para el refeate de captivos: y ayudã do a enterrar los muertos.

Si à dado a los pobres malas respuestas, injuriandolos, y llamandolos perdidos, importunos,picaros,ladrones.

Si à eftornado a otro que no diesse limosna.

Si enel exercitar las obras de mifericordia, te nia respecto a la honra de Dios, o lo hazia por vanagloria.

■Las sieto obras de misericordia espirituales.

Si à dexado por negligencia de enseñar a los ignorantes, pudiendolo hazer, aconsejar a los que le demandan consejo, y corregir alos

122

alos querra mayormente fi fon a fu cargo: Si à dexado de cofoiar a los triftes, rogar por los enemigos, perdonar las injurias, furrir a los pelados con paciencia.

Y à le de adtertir aquique no todas las pre guntas fobreferiptas fon peccado mortal, por que muchas ay que fon veniles, para cuya nó teita te fernira la regla que arriba pulimos sta qualenícia, quido via do, o via o milision es peccado vental, o mortal.

Tambien algunos Confesiores allende las preguntas ya puestas fuelé interrogar por las quatro virrudes, que llaman Cardinales, Iusticia, Prudencia, Fortaleza, Templanea. Defpues de las tres potécias del anima, Memoria, Entendimiento, y Voluntad. Demas delto, de los fiere dones del Spiritu fancto. Sabiduria, Entendimiento, Confejo, Fortaleza, Sciencia, Piedad, l'ensor del Seisor : como escan escripros en Efayas. Y finalmente por las ocho bié auenturanças, Pobreza de espiritu, Mansedúbre, llanto, Hambre y fed de jultičia, Mileticordia, Limpieza del coraçon, Paz, Paciencia. Pero quien à bie entédido las preguntas que fe han hecho por los mandamientos y peccados mortales no tiene necessidad de ser inter rogado por estas cosas, sino quiere perder tie po el Confessor y canfarse, y quedando el can

factor

## PREGVNTAS PARTICVlares paralos estados Ecclesiasticos.

S I recibio el Ecclefialtico las ordenespor fi monia,o eftado excomulgado,o fufpenfo, o en pecado mortal,o fi renia intéció qua do fe ordenò de tener folamète de comer: porque todos peccan mortalniente.

Si dize cada dia la ficte horas canonicas fegi clordinario de fii Iglefia, con ateució y denocion-porque quien dexa de propofito al guna hora deftas canonicas, o rezádola tiene de propofito atencion a otras cofas, no cumple con el precepto de la Iglefia, que obliga a todo ordenado de orden facro, o beneficiado, a rezar el officio ateuta y deuo tamente, y afsi diurtiendo se a fabiendas, pecca mortalmente.

Si no à celebrado a menudo: feñaladamente fiendo a ello obligado, por respecto del beneficio curado, o fimple que tiene, o por al-

gunas limofnas que recibe.

Si à celebrado fabiendo que estaua excomnlgado, suípenso, o en algun peccado mortal : porque en semejantes casos pecca mortalmente, y en los dos primeros queda irregu lar.

lar, que folo el Papa lo puede abfoluer, Si tiene beneficio curado, y no à residido, ante à cltado mucho tiempo aufente sin cau fa ligitima, y fin licencia del fuperior. Porque pecco mortalmente, y es obligado a re itituyr losfructos recebidos en aufencia:co mo està determinado en el facro Concilio Tridentino, Sessi.23.cap.eodem.

Si à oydo confessiones sin tener sufficiente ferencia, para faber discernir entre pecado y peccado.

Si aposteydo algun beneficio, sin tener intencion de fer dela Iglefia : ca es obligado a re itituyr los fructos que del à lleuado.

Si es negociador, o procurador de causas secu lares, o fi executa otros alguos officios pro hibidos a los ecclefiasticos, como de tauer nero, medico, carnicero, bodegonero, y otros deste jaez.

Luezes y ministros de justicia. Si à dado fentencia en causa que no entendia fin demandar confejo a hombre docto que le pudietle encaminar en la noticia dello. Si à dilatado la fentencia de algun pleyto por

ruegos, dadinas, amistad, odio, temor, o negligencia. Si admitio appelacion que se deuia negar, o

no confitio en la que le auja de otorgar. QB

Si à tomado dineros, o prefentes por dar alguna fentencia, ora fea justa, ora injusta.

Si mandò préder alguno q no era de fu jurifdi étion, como fiendo el prefo Ecclefiaftico, y fi mádo facar, y faco de la Iglelia periona q alli eftana rétrayda fin aner cometido crimé, por el qual no le valieffe immunidad.

Si se à entremetido a inquirir cosas occultas, que no le tocauan, porque ni ania accusa-

dor, ni precedido infamia.

Si torcio la jufticia, condenando al innocente, y abiolniendo al culpado, por odio, amor, temor, negligencia, o prefentes.

Abogados.

\$i à defendido alguna caufa injufta, o profiguiendo la qual le parefcia jufta luego, pero despues enel proceder conocio ser injufta, y ni por esto dexo de abogar contra justicia en ella

Si por su negligeucia, o ignorancia se perdio

algun pleyto.

Si trato con la parte contraria, descubriendo

le el fecreto del pleyto.

Si en el difcurfo dei proceffo à mezclado cofas impertinentes, folo por alargar la caufa para forçar a la parte cotraria a concordia puerto que ningú derecho la fuya tunicife Si atomado mayor paga, o falatio del pley-

teau.

requiere. Si à ditatado el pleyto por auer mas dineros.

Sino a querido abogar por los pobres.

En rodos estos casos tobredichos podra el confessor considerar la graneza del peccado, junto con la obligació que tiene de restituy, conforme al dano que hizo al proximo.

Y lo que se à dicho de los abogados, se puede applicar a los procuradores que tratan los pleytos.

#### Notario.

Si tiene registro delas ricripturas que recibe. Si requerido que dieste por testimonio alguna cosa que veya,o oya, no lo quiso hazer, por odio,o por negligencia, o por amor, o temor,o interes.

Si hizo algun inftrumento en fauor de las víuras, pahandolas a labiédas : como agora, fi vuicife hecho fee, que ral perfona (e obligò a pagar tanta quantidad de maravedis, por razon de otros tantos que ha recebido.

Si hizo de proposito algun instrumeto falso, y contra justicia:como testamento, codicilo, poder, carta de dote, o donaciones fassas.

Si requerido que diesse alguna escriptura que passo ante el no lo quilo hazer, por no descontentar, o hazer mala obra en ello a la

otra parte que le es amiga, o por odio que tiene a la parte que la demanda, o por algu interes, o temor.

Si à manifestado las escripturas que les fieró en secreto encomendadas a la otra parte, no guardando la fidelidad de su oficio, o quitado del registro algunashojas de aquel infrumento.

Si requerido por algun pobre no quifo escreuir lo que aquel le pedia, que escrinielle.

Si recibió algun testámento estando el testador fuera de juyzio, como es en los freneticos, o en los que ya estan agonizando, que ni saben lo que hazen, ni lo que dizen.

"Y porque los Notarios quando fon criados para aquel officio, juran muchas cofas de las q dicho auemos, à de aduertir el confesior no folo el pecçado dela injulticia: mas tambié el auer quebrantado el juramento. Y afsi podra preguntar a femejante penitente, que juramento hizo quando lo hizieron Notario.

De los Medicos, Cirujanos, y Boticarios.

Si à emprendido curar algun enfermo, no en tendiendo su enfermedad, y de alli vino a morir.

Si hallandofe en confulta de Medicos fobre al gua enfermedad, defendio có pertinac ia fu opinion contra los otros a no obstante que conoconociesse tener ellos mejor entédida la en fermedad, y applicar mejores remedios. Si auiendo se encargado de curar algun enser

Si auiendo se encargado de curar algun enfer mo, fue negligente en estudiar lo q a semejante enfermedad cumplia, ono vistana el enfermo como suera menester.

Si alargò la cura porque le durasse mas el salario.

Si viendo que el enfermo estaua en la cama có peligro de la vida, se descuydó de anisar lo que se consessas, y ordenasse su anima: como esta mandado. De pœni, & remis, ca, cum infirmitas.

Si fue temerario probando alguna medicina; con peligro del enfermo, aquien queria cu rar con la tal experiencia

Si aconfejò al enfermo que hiziesse algun pec cado mortal para curarse, como fornicar, o cosa deste jaçz.

Si dio beuienda para que alguna muger abortaffe,o para emponçonar a alguno.

Si el boticario pufo en las medicinas vna cofa por otra, como agua natural por de lengua bney, y otras cofas femejantes,

Si apuelto en las medicinas especies viejas y podridas, que an perdido la virtud, con de trimento de los enfermos.

Si en la composicion dellas medicinas puso di-

ligencia en mirar lo que manda el medico. Si hizo pagar las medicinas mas de lo juito, y a los pobres mayormente, que no tiené replica.

## LOTERCEROYVLTImo que deue hazer el Côfessor para concluyr la confessio, es lo

que agora diremos.

Vanto a lo primero, luego que aya el có fessor oydo la conscission, exhorte al penitente con suanes paiabras, dando le a entender, quan grande lea la terribilidad de va peccado mortal, pues por el códena Dos a las penas infernales, las quales són tá grauces y tá terribles, diodas las deste nundo compa radas a cítas, le puede mas dezir pintado ad verdaderas. Porque nuestro fuego, sunque parece cos destrable, cóparado al del inierno, mas es aparéte que otra cola. Póderada sín du ración que no sera de va raño, ni de diez, ni de mil, sino eterno sín esperança de remedio.

Ysia caso el penirete vuiere cosessidado muchos peccados mortales y granes, dara se lo a entender, confortádolo siemprey declarando le como la misericordia de Dios es mayor que todos sus peccados, y que entre las otras mifericordias que con el à hecho, site mny gran de aquella de conteruarlo hasta la hora de en tonces. Por quidisse remediar su necessidad gozando dela virtud deste sancto Sacrameto.

Lo fegudo, confidere el confesior, que pro posito lea el de su penitente acerca del emendar la vida, porque no fe buelua infructuofa la absolución, y de allino vaya mas enlazado, assi el confitente, como el que lo à confessado: porque si vn confessor absoluiesse al que no vec con proposito de emendarse peccaria mortalmente , no menos el que dicife semejante absolucion, que quien la recibiesse pues que ambos ados hazen al facramento de la penitencia graue injuria. Como agora, si yn confesior absuelue al que tiene coltumbre de jurar el nombre de Dios a cada palabra y en cada negocio, sin mirar si es verdad o no lo que jura,o si ay necessidad de jurar,antes cafado con su enuejecido vso,no se cura de buscar algun remedio, para corregirle: y assini deue fer absuelto.

La misma razó es de qui e no es suyo, o la ma agena, o ella el höbre que no es suyo, o la ma la voluntad que tiene a su proximo, ni quiere desistir del pleyto injusto, que monio a otro.

Demas desto, el quo quiere dexar los tratos illicitos, como son las vsuras, el quo quiege restituyr lo que deue, y el que no quie-

re quitar occasiones de pecar, teniendo y a ce periencia que le hazen caer: como el juego que trac configo el blalphemar, hurtar, enga fiar, deltruycion de casa, y a veces causa de perderfe las mugeres y hijas de los jugadores, y de no cumplir con los cargos a que fon obligados: y finalmente los que no quieren dexar las malas compañías, que veca la clara ferles dañolas, y estropico para caer en los peccados en que andan ellos, no denen fer abfueltos.

Lo tercero, aufíe al penitente que haga en efle mundo penitencia de fus peccados, con ayunos, limofias, oraciones, peregrinaciones, difeiplinas, vifitando, firuiendo, y confolaudo alos pobres enfermos, o alos prefos, con ontras obras pias defla manera. Porque femejan tes cofas aproucehan para fatisfaction del las penas denidas a fus peccados. Ca puelto fi en el facramento della penitencia fe perdonen to das las culpas, no empero todas las reuspas, antes quedas muchas que fe an de purgar en el purgatorio.

Y muchas vezes con vna pequeña, que voluntariamente toma en este mundo el peccador, satisfaze a vna grandissima que le estaua aparejada en el otro mundo.

Tambien estas penas que voluntariamente

Confessionario. 127 aqui se toman para satisfacion de los peccados, son muchas vezes remedio y medicina

presernatina para no tornar a peccar.

Y alsí es bien que el confelor fea prudene en el imponer de las penitencias, confiderados primero los péccados que à confefiada el penitente, y tanteada la condicion del. Y porque para elfo no fe puede dar ciertà regla, dexarfe à para la diferccion del confellor. Aunque fuelen los bien expertos imponer a los auarientos limofias, a los fobernos oraciones y exercicios de hunilidad, como es fernir en algun hofipital, y a los luxuriofos ayunos y dilciplinas, con otras femejantes penalidades.

Y aduierta el confessor, que si alguno estuura peligro de morir, o por entrar en bata
lla, o con tormenta en la mar, o por algun subi
to mal que le ha quitado la habla, y no puede
pronunciar palabra, sino que dize alguno de
sus peccados, o muestra senales de contricion
hirendos los pechosos al cando las manos, o
los ojos al ciclo, o cofas semejances no deue
dexar de absolnerio de sins peccados, y de todas las censiras en que à incurrido, dado que
fuesse nes que a incurrido, dado que
fuesse nes que a incurrido, dado que
fuesse nes que a la papa, pues en todas elas
se faça el atriculo de la muerte, enel qual por
la benignidad de la Iglesia se da facultad a to-

do Sacerdote, para que da abfoluer de qualquier excomunion. Y dise fe vno eftar in articulo mortis equando entre en alguna pinta batalla, o quiere nauegar, o corre torméta, o tie ne alguna enfermedad de que dudan los medicos que pueda efeapar.

A se empro de educeir, que quando no desubre pere cado, sino solumente da a entender que es peccador, y desfea ser abjecto por las feitales de contricion que mues fra no le abjultum abfoltamente, sino debaxo de condicion estatida, expressi, Sa soplime que sub slova à pecativi prei: Porque ay fobre esto opiniones e esto quanto a la abfoltad facamental de los peceados : porque de censular sino ay on piniones, sino puede auu con el testimonio de los circumstal est.

Hechapues que aya el cófefior al penitente alguna exortación, fegun y contorme a la dipódición di viere enel, podra le abfolher diziendo primero el penitente. De todos eftos peccados y de los demas que no me acuerdo, los quales yo è cometido por penfamieto, pa labras, y obras, o negligencias, me aculo gratifismamente, y digo a Dios ni culpa, finplicá do humilmente a mi Dios y feñor, que porlos meritos de fu facratifisma palsion y muerre me quiera perdonar, y a vos padre espiritual me abfoliays y deys penitencia.

- Acabando el penitére las vitimas palabras,

Înego el confettor le abfoluera primero dela excomunion (ii eltà excomulgado que lo fepa el) por la forma ya puelta. Que fia cafo el peuitente no fetiene por excomulgado por que no fabe aner incurrido alguna excomunion, podra lo abfoluer a caurea, diziendo.]

¶t orma de Abfolucion.

S I teneris aliquo vinculo excómunicatioins à quo ego te possint absoluere; absoluo te, & relitino te sanctis Sacramétis eccle sa, & vintati sidelium. In nomine Patris, & Hilij, & Spiritus sancti. Amen.

Misercatur tui omnipotens Deus, & dimittat tibi omnia poccata tua, liberet te ab omni malo, saluet & confirmet in omni opere bono & perducat te in vitam aternam. Amen.

Et ego te absoluo auctoritate qua fungor ab omnibus peccatis tuis: in nomine Patris, & Filij, & Spiritus sancti. Amen.

Merita paísionis Domini noftri Left Chrifil, &beatæ Maria femper virginis, & omnium Sanctorum, & quidquid boni feceris &mali fu flinueris propter Deum, fint tibl in remifisionem peccatorum tuorum, in augmentum gra tis, & in præmium vitæ ærernæ. Vade in pace, & amplius noti peccare.

Y porq el cofessor està en lugar de medico espiritual, no solo deue curar las enfermeda-

des del anima del penitente, mas tambien apli carle algunas medicinas preferuativas, para que no eayga orra vez en femejantes pecca-dos. Seran pues aqueftos remedios efimados del penitente, porque fou ciertos autios y exhortaciones que le dara el confeifor, fegun to vera capaz dellos. Y porque todos no tienen xafos para qualquier do drina, no atodos dira van mefina cofa.

# EXORTACIONES QVE EL Confessor dene hazer al penitente

despues que le aya dado la absolucion.

#Exortacion Primerd.

R Econoced hijo mio muy amenudo la beneinginidad de Dios que os à perdonado ta les ytá grandes peccados, lo que no haxe con todos i pues que emuchas perfonas anriat fido, que luego en peccando vna vez mortalmente, y muchas vezes en el mílino ado de peccado muteron, lin ferles conocedido tiempo para se confessar, y assi se fueron al infierno. Peccò el primer angel Lucíser en soberusia estando en el profundo del infierno, sin remedio alguno. Peccò es do messino em fino la muger de Lothy, en la messima hora (como dize la la graza da la sera sua como dize la la graza da la como dize la la graza da la como de la como de la la graza da la como de la como de la la graza da la como de la como de la la graza da la como de la como

da escriptura) fue su cuerpo conertido en esta tua de sal, y su anima dio consigo en el infierno:y esto por vna inobediencia que cometioen mirar cotra la voluntad de Dios las cindades, que con el fuego del cielo se abrasauan por el pecado de la hedionda fodomia. De fuerte que ni la espero Dios a penitencia va año, ni vn mes, ni vna femaña, ni vn dia, ni vna hora ni vn momento: sino que luego tras la in obediencia vino la eterna damnacion . Y a vos hijo mio tan misericordiosamente à esperado el Señor, no folamente vna hora, o vn dia,o vn mes,pero todo el año,y toda vuestra vida, por tanto yo os ruego y amonesto, que no le querays fer ingrato, ni bolueros al vomi to de vuestros peccados ni menos oluidar vn tan gran beneficio como este.

M Segunda exortacion.

P Ara conocer los beneficios d Dios y guar darfe de peccar, haze mucho al cafo (hijo mio) fer amigo el hombre dela oració, ca esta es el espejo en que Dios es visto, amado y adorado y la flaqueza propria conocida. Y alfi deuia cada qual de los Christianos que deffea faluarfe, diputar alguna parte del dia (pues tiene xxiiij. horas el natural) para la oracion,y fueffe vna hora, o alomenos media, en que hiziesse gracias al Señor por los beneficios

#### Exortacion.

cios recebidos halta eu aquel púto, y le dem a dafle gracia que le conie ue en fu amor. Y defunes deuis penfar como à paffado aquel dia que es lo que à hecho, y que à dexado de ha zer deio que obigado esque à dicho, en que à entendido, y finalmente como à occupado todo aquel dia,para que por effa via entié da, fi aprouecha o defapronecha en el camino del Senor

# Tercera Exortacion.

S Abed hijo mio, que todos fomos malineli nados, vnos mas, otros menos defde q nafcimos, como dize la fagrada escriptura, y el Señor que nos crio compadeciendose de no-fotros, instituyo sacramentos familiares, no folamente para curar por medio dellos nueftras enfermedades, pero tábien para esforçar nuestra flaqueza:y por tanto hazen sabiamen te los Christianos que se confiessan a menudo porque mediante aqueste sacramento son lim pios delos peccados: y tambien reciben el de la Euchariltia, q es el precioso cuerpo de Chri Ro, con cuya virtud se confirma en nosotros el buen proposito y la virtud con que podamos subir a la sierra de Oreb, que es el Reyno de los cielos. De la manera que el Propheta Helias confortando con vn pan que le dio el Angel (el qual fignificana el fanctifsimo Sacra mento)

mento) subio esforçadamente hasta la sobredi cha montana de Oreb.

Quarta exortacion.

M Veho importa para alcançar la faind del anima y binir bien, apattarfe de maias cópanias, y tratar có perfonas virtuofas porque,como dize Danid, con el fancto feras fancto; y con el peruerfo te pernertiras. Y affi es cierto, que con facilidad se apegan las en fermedades contagiolas entre amigos que le connersan:y en fin ordinariamente lomos rales,como aquellos con quien binimos. Tenemos exemplo desto en los hijos de Ifrael, los quales morando entre gentiles y dolatraró co mo ellos : fegun lo testifica el Píalmista dizien do. Mezciaronfe con los gentiles , y aprendiero las obras dellos, y facrificaron a los ydo los que adoranan, ytodo fe les hizo para fu efcandalo. Y no folo se deuen huyr las malas conuerfaciones,mas tambien la lection de li-Bros vanos que pueden prouocar a mal:y pro eurar libros denotos, que nos muenan é inciren a las cofas de Dios, ala virtud, denocion, y faind del anima, al detico dela gloria, meno:precio del mundo, y eternidad de los bienes q tiene Dios aparejados enel cielo, y finalmente a pensar las eternas penas con que son ator mentados los malos enel infierno.

R z

# Exortacion.

Quinta Exortacion.

L OS fieruos de Dios que de veras defican
faluarfe an de cuitar totalmente la ociofi dad.Porque como enla Sapiencia leemos, ella es la q à enseñado mucha malicia. Yassi di ze fant Hieronymo, ninguna cofa fer peor pa ra el proposito sancto, que la ociosidad, la qual no folo no adquiere cosa buena d nueuo mas aun pierde lo q adquerido tenia. La fan-Aa vida le esfuerça, y cresce con la continua cion : y con la ociofidad pierde las fuerças, y desfallece. Cada dia se à de renouar nuestro proposito con nueuos y rezientes augmétos de virtudes. No se à de medir el camino de la virtud con lo que hecho auemos, pero con lo que nos queda por hazer. Verdaderamente muchos se an perdido y cada dia se pierden por la ociofidad, ca esta es lazo con q el demo nio lleua arrastrando los peccadores en diner fas maneras de peccados. Y assi dezia el mismo sancto: Siempre haras alguna cosa, porque decontino el demonio te halle occupado: ca no assi facilmente vence y captina al qoccupado està en algun buen exercicio.

M VY prouechofa es a las personas la com Mideració de la muerte : porque les libras de les peccados venideros, y despierta a llorar llorar los passados Apareja con tiépo la cuéra de fe ha de dar a Dios de la vida passada, y mue ue a cossiderar el rigor del juyaio de Dios, por que no les tome subitamente la muerte, quando mas descuyadaos estan. Y asía aconseja el Sabio, que en todas nuestras cosas, nos acordemos dela muerte, y juamas peccaremos. Tá bien dize fant Hieronymo: Acuerdate de tu muerte, y no peccarás. El que cada dia piensi que à de morri, facilintes menos/precia las cossas prefentes, y fe da priessa por caminar a las venderas.

De todas estas exortaciones sobredichas, podra el consessor tomar materia para exortar al peuitente, segun entendera que ay necesidad, y enel viere la capacidad.

### CAPITVLO.XXI. EN QVE fe ponen ciertas exortaciones para ayudar a bien morir.

L O S que se encargan de Curazgos, y de encaninar a las animas, no solamente toca el administrar los san sos Sacramentos, y ensefiarles miétras en la came viuen la Doctria Chris-

miana: mas tambien fon obligados a ayudar a

R, bien

#### Exortacion.

hien morir, exortando y diziendoles algunas buenas cofas, có que fe animen a esperar en la misericordia del Señor, y cobren animo para mejor poder passar agl terrible y amargo trago del agonia de la muerte.

Y assi me à parecido en la conclusion deste. libro (que para iustruyr los Curas se à hecho) poner aqui algunas exortaciones vtiles, y ora ciones deuotas, que son muy aprobadas para femejante passo: las quales sacamos dela sagra da escritura, y de Doctores doctissimos, no menos que denotifsimos, con que se puedan animar y confortar los que estan para morir : a los quales diran las palabras figuientes.

Frontacion Primera. C Arissimo hermano, nuestro señor Dios g crio este mundo, y suamemete lo gouier na, pulo en general a todos ley, q cada vno fin examinar a nadie ayan de morir. De la qual ley haze mécion el Apostol S. Pablo dizié do en la Epistola que a los Hebreos escriue : Listatuydo està, que todos los hombres vna vez mucran. Y el Propheta Dauid dize: Que hombre ay viniente, que no aya de morir? Co mo fi dixelle,ninguno,ni rico, ni pobre, ni fenor,ni criado,ni labio,ni fimple,ni hombre, ni muger. Sino miremos los tiempos paffados, y veremos quatos fon muertos, que a ningunos a perdonado la muerte, como esta figurado en aquella estatua que vio Nabuchodonosor, la qual tenia la cabeça de oro, los pechos y braços de plaza, el vientre y muslos de broze, las piernas de hierro:y finalmente los pies parte de hierro, y parte de tierra cozida. Y assi desta forma es el mundo, el qual contiene dinerfos estados, y a la sin todo lo derrueca, y deshaze vna piedra cortada del monte, que es la muer te venida de la mano del feñor. De suerte que ni perdona la muerte a Reyes, ni a señores, ni à canalleros, ni a esforçados, ni a flacos, que al fin todos auemos de feguirla:y acada quai tar de,o temprano, se le allega su dia.

Este es orden muy juito del señor,para por medio del caltigar los peccados pues que como escrine lant Pablo a los Romanos. For vn hombre entrò el peccado enel mundo, y por el peccado la muerte, y tambien para traliadarnos a la gloria del Paraylo, para el qual fui mos criados. Yfi este passo nos pareciere terri ble, consideremos como el mismo hijo de Dios para entrar en fu propria gloria lo quifo paffar.

Demanera, que pues no se puede escusar la ley de morir; sera bien hecho mirar por la falud de nuestra anima, tomádo la muerte co paciencia, y conformando nos con la volun-

#### Exortacion.

tad del feñor, en cuya mano está la muerte y lá vida, la qual nos puede alargar y acortar : segun y como le fuere bien vilho : bendito fea su lando nombre enel ciclo y enla tierra, y su vo luntad sea cumplida en su criatura.

Exortácion fegunda.

Arifsimo hermano, doctrina es de Sant Gregorio, que toda obra por Jeiu Christio hecha enelte mundo, es erudició nue-fira para que la imitemos, y por ella entendamos lo que deuemos haxer. Y asís nueftro redemptor muriedo en la cruz por nueftros pedendos hizo algunas cofas para infiruymos, que incados, hizo algunas cofas para infiruymos, que intendendo de la cruz por nueftros perinada quado faliere defle cuerpo, y asís quie ro yo acordaros algunas de aquellas, paraque os fean docfrita y confuelo.

Quanto a lo psimero, estando Christo nuestro bien a la muerte, hizo al padre oracion, re citádo aquel Psalmo de David, que comieça: Deus, Deus meus, quare derei iquisti me?

Lo segundo, puesto Christo en la Cruz, dio vna voz tan grande, que hizo temblar la tierra, las piedras se hendieron, y el Sol se escurecio.

Lo tercero, derramò el feñor lagrimas, está

para ayudar a bien morir. do para espirar, como lo escriue el Apostol S. Pablo a los Hebreos.

Lo quarto, encomendo Christo en la Cruz fu anima al eterno Padre, diziendo, Padre en tus manos encomiendo mi espiritu.

Lo quinto, embio su espititu al Padre Christo muriendo en la Cruz.

Aquestas cinco cosas carissimo hermano,aueys de hazer vos, à imitacion de nuestro salnador Iefus.

Scapues la primera que oreys, y fino pudieredes con la boca, orad dentro del coraçó. Porque (como dize Ilidoro) mas vale orar en filécio interior, que con el ruydo de palabras y fonido de voz fin atécion. Digamos pues los dos vna oracion muy appropriada para este passo,que canta la fancia madre Iglesia en el acatamiento dinino, y es la figuiente.

## Coracion deuota.

M Edia vita in morte fumus, quem quari-mus adjutorem nifi te Domine, qui pro peccatis nostris inste irasceris? Sancte

Deus, Sancte fortis, Sancte milericors & faluator: amaræ morti ne tradas nos. Ne proijcias nos in tempore fenedutis, cum defecerit virtus nostra,ne derelinquas nos Domine.

Euigila super nos æterne Saluator, ne nos appre

apprehendat callidus tentator, quia tu factus es nobis fempiternus adiutor.

O rexglotiz inter fanctos tuos, qui femper es laudabitis, & tamen ineffabilis : tu in nobis es Domine, & nomen fanctum tuum inuocată eft fuper nos, ne derelinquas nos in hac hora morts, Deussonefer: vi in dejudicij nos collocare digneris inter fanctos & electos tuos rexbenedick.

Lo fegundo, es menefter dar vna boz con el -coraçon al feñor, defleando con vehemécia fu vifta, y dezir con fant Pablo: Defleo fer defata do y eldar en cópañía de Chrifto, dóde la verdera quietud y perfecto confuelo es.

Lo tercero es menester llorar, si quiera interiormente con dolor y contricion de auer offendido a Dios. Porque como dize Cassiodoro fobre los Psalmos. No fabe distar el ferior lo que fel edmanda con coraçon contrito. Y Dios dize por el propheta Ezchiel. En qualquier hora que gimira el peccador, oluidare todos sus peccados, y no me acordare mas dellos.

Lo quarto, encomendareys vuestra anima al fenor:porque ei que la crio, y có su preciosa sangre redimio, la conserue y guarde de mal.

Y para esto son apropriados los versos que comunmente se dizen de S.Bernardo: porque para ayudar a bien morir.

aquel gloriofo iancio, biniendo enla carne los
dizia deuotamente: y fon de mucha eficacia
para impetrar el auxilio diuino, y particularmente enel articulo de la muerte.

a siguanfe los verios de funt ternardo.

Done Iefu, Illumina oculos meos ne vaquan obdormiam in morte, se quado di cat inimicus meus, presalai adacerías eú.

O Adonai. In manus tuas commédo fpiritum meun, redemilte me domine Deus veritatis.

O Mesisas. Locutus fum in lingua mea, portum fice mili Dne finem meum, & numerum dierú meorum quis eft, vt fciam quid defit mihi.

O Eloi. Faz mecú fignum in bonum, vt videāt qui me oderunt, & confundantur-quoniam tu Domine aduuitli me, & tonfolatus es me.

O Emanuel. Dirupiliti Domine vincula mea, this facrificabo holtiam laudis, & nomen Do-

tibi facrificabo hottiam laudis, & nomen Domini invocabo. O Christe Perijt fuga à me, & non est qui re-

O Christe. Perijt fuga a me, & non est qui r quirat animam meam.

O Clauis Dauid. Clamaui ad te Dñe, disi tu es fpes mea, & portio mea in terra viuentium. O Ichouah. Signatum eff fuper oos lumen vul tus tui Domine, dedifit letiti à in corde meo. Oloria Patri, & Hillo, & Sprittui fanéto. Sigut erati, principio, & nunc & femper, & in fecula feculorum. Amen.

Lo quinto y vltimo, deueys dar al Señor el anima, a imitacion de nuestro Redemptor. el qual inclinada la cabeça dio su anima preciola al Padre.

Importa mucho tambien, que ante el paciente se tenga vn Crucifixo y agua bendita : porque lo adore muy amenudo, teniendo pue îto su coraçon en Iesu Christo representado por aquella imagen : y adorandola dira estas palabras.

Adoramus te Christe & benedicimus tibi, quia per fanctam crucem tuam redemisti mú dnm. Fili Dauid miserere mei, Domine adiu-Jua me.

Y fi en alguna manera puede hablar, razonara con la Cruz, o si tiene quitada la habla otro por el.

### ■Innocacion a la Cruz.

Aue Cruz digna, super omnia ligna benigna, Tu me configna,ne moriar morte maligna. In cruce pendetem, propter te lesum Deum omnipotentem.

Vt mihi des mentem, te semper amare volentem.

## ■Otra inuocacion a la Cruz:

O buena Cruz Dios te falue, en ti hallò todo el remedio, ayuda y fauor, toda confolació y medicina de fus males, aquel buen ladró. S. Di-One

para ayudar a bien morir.

Dimas, el qual confesso el dominio y reyno de Iest en ti crucificado, diziendo: Domine memento mei dum veneris in regum tuum. En cuya respuesta oyo aquellas palabras llenas de piedad y misericordia. Hodie mecum eris in Paradiso.

Dulciísimo Iefu, yo confieflo tu dominio, tu Reyno, tu diunidad y humanidad, tu paffion y muerte de Cruz, tu defeendimiento a los infiernos, tu refurrection, y fubida alos cie los, donde e flas affentado ala dieftra del Pade. Y tambien confieflo tu fegundo aduenimiento al múdo para juzgar vinos y muertos? y en fin creo todo aquello quela fancta madre

Iglesia manda creer.

Yo te supplico por aquella inestable charidad que del cielo te traxo ala tierra, yenclauo en la cruz, pues el amor te hizo morir. Por aquellas sacratissimas llagas que en tu delicas desenventes per el cismo en la cruz, pues el amor unestros peccado suffirirpor aquella s'angre purissima (thesoro de nueitra vida) que derramate de un facratissimo cuerpo en fatisfactió de nuestras culpas. Por todos los trabajos finalmente que enette mido por redemir al linage humano suffirite ypor intercession y meritos de tu purissima madre Maria fiempre virgente supplicam

Diziendo el paciente las palabras que fe figuen, fe

puede dar un golpe en los pechos.

O Domine Deus meus, memento mei persiditissimi hominis, & omnium proximorum meorum, nunc qui es in regno tuo.

O Domine Deus mens, memento mei scelera tilsimi peccatoris, & omniú proximorŭ meo rum,nunc qui es in regno tuo.

O Domine Deus meus, memento mei scelera tissimi peccatoris, & omnium proximorum meorum, nunc qui es in regno tuo.

O Domine Deus meus, meméto mei ingra tilsima creatura, & omnium proximori meo arum, nuc qui es in regno tuo, et vitrute fangumis tui benedicii deleantur omnia peccata mea. Dele fons pietatis ac totius clementia, ingratitudines meas.

'In noití figmentum noftrii recordare qua fo quia polnis funns, homo ficur fenum. Pro pter gloriam nominis mi adinua nos, opus ma nuom tuarma: ru nos ex nihilo plafinatit, ru benignisisme lefu tno fanguine nos laualtiribireddo fisiritum meun, dignare Domine ipfimrecipere pro gloria nominis tui.

Quomodo miferetur pater filiorum mifere re mei Domine agnonizantis. Ego fum filius prodigus, peccani in cœlum & coram te, iam non fum dignus vocari filius trus, fed fac me si cut vnum de mercenarijs tuis, para ayudar a bien morir.

Quanti diftat ortus ab occidete, longe fac à me iniquitates meas. Corfobora Domine Ie fu milericordiam tuam fuper me opus manuŭ tuarum, & fulcipe (piritum meum.

Harifsimo, nueftra fee, que es don dinino dado de la mano de Dios, à de eltar affen dada firmemente en nueftro coraçon, y lo que en el creemos deuemos cófeffar exterior mente conla boca. Por tanto para confuelo de vueftra anima os quiero proponer algunas preguntas, alas quales refjondiendo, confeifa reys conla boca, lo que como buen Chriftiano teneys creydo en el coraçon.

# SIGVENSE ALGVNAS INTERrogaciones que se an de propo-

ner a los que estan al passo de la muerte.

Vanto a lo primero, creeys vos todas las cofas quela fancta madre Iglefia nos manda creer, como fon los artículos de la fee, y los facramentos dela ley de gracia? Resp. Creo.

Teneys voluntad demorir enesta confessió dela see Chatholica?Resp. Quiero y desseolo. Item reconoceys os auer peccado en esta

vida niuchas vezes, por peníamientos, pala-

bras

bras, obras, y negligencias ioluidados los bene ficios que auiades recebido de mano del Senor Resp. Reconozco y confiesso mi culpa.

Demas desto, pesaos de auer offendido a Dios de quien aueys recebido tantos benefi-

cios?Resp.Pesame,y digo mi culpa.

Querriades no auer offendido a su Magefladpor su bondad? Resp. Si, y le supplico aya misericordia de mi.

Proponeys allende defto fi el Señor os alar ga la vida no le offender mas, fino ferle obediente a todas vueltras fuerças? Refpon. Yo lo propongo, y para ello le demando fauor y ayuda.

Ité perdonays a todos los é os an agrauiado, y teneys voluntad de pedir perdon a quan tos vos aueys enojado, y de rellituye fios fin tieffedes obligado a qualquier d' vueltros pro ximos? Refpon. Y oles perdono, y demando a todos perdony es mi voluntad y afsi lo mando que conforme a mi posibilidad e ref tituya lo que fe hallare y o deuer, y en ello ater cofa de refitucion.

Finalmente os alegrad por os llama nueftro Señor a su reyno, adonde teneys esperan ça, no tanto por vuestros meritos, como por los de Lesi Christo? Respon . Assi lo espero, que quien me à criado, y co su preciosa sangre para ayudar a bien mofir. 137 redimido, me faluarà, Iefu Chifto esperança mia.

Exortacion quarta. Arifsimo, la mifericordia del Señor es tã C grande, que todos los peccados del mun do coparados aelia, fon, como nada. Yassi nuestros peccados pucitos ante el thesoro de la divina bodad, que otra cosa son que vna pa juela pnesta en vn grandissimo fuego, o vna centella iançada enalta mar?Confiderad pues agora con quanta facilidad vna hoguera gran difsima confuniria vna pajuela que no fe haliasse rastro de ella, o con quanta presteza el mar Oceano amataria vua centellica de fuego, que no quedasse della señal. Que muy mas facilmente fin comparacion puede la mifericordia del feñor remediar y apagar todos nuestros peccados. Por esto tengamos gran confiança en el Señor, y no nos espanten nuestras culpas, pero profiremonos a los pies de Iesus, diziendole de boca y de coraçó Domine,non fecundum peccata nostra facias nobis,neque secundum iniquitates nostras re tribuas nobis.

Domine ne memineris iniquitatum nostra rum antiquarum, citò anticipent nos misericordia tua, quia panperes sacti sumus nimis.

Adiuna nos Deus falutaris noster, & pro-

pter gloriam nominis tui Domine, libera nos, & propitius esto peccatis nostris propter nomen tuum.

Ypor que la facratissima madre de Dios puede mucho con IesuChristo su hijo, sera me nester llamarla en nuestro fauor con los versos siguientes.

M Aria mater gratie, mater misericordie, tu nos ab hoste protege, & hora mortis suscipe.

Monstra te esse matrem sumat per te preces.
qui pro nobis natus, tulit esse tuus.

Sub tunm præfidium confugimus fancta Def genitrix, nostras deprecationes ne despicias in necessitatibus, sed à periculis cuciis, libera nos semper, virgo gioriosa & benedicta.

Deuense tambien innocar los sanctos y san ctas diziendo la Letania, que para este trance es muy appropriada.

LITANIAE.
Yriccleifon.Chrifte cleif.Kyrie eleifon.
Chrifte audinos. Chrifte exaudi nos.
Pater de cælis Deus.
Miferere el.

Pater de calis Deus.
Fili redemptor mundi Deus,
Spiritus fancte Deus.
Sancta Trinitas vnus Deus,
Sancta Maria.
Sancta Dei genitrix,

Miferere ei. Miferere ei. Miferere ei. Ora pro eo. Ora pro eo.

|                                            | •               |   |
|--------------------------------------------|-----------------|---|
| para ayudar a bien n                       | norir. 138      |   |
| Sancta Virgo virginum.                     | ora pro eo.     |   |
| Sancte Michael.                            | ora pro co.     |   |
| Sancte Gabriel.                            | . ora pro co.   |   |
| Sancte Raphel                              | ora pro co.     |   |
| Omnes fancti beatorum spiritum ordines.    |                 |   |
| Orate pro co.                              |                 |   |
| Sancte Ioannes Baptifta.                   | ora pro eo.     |   |
| Omnes fancti patriarchæ & prophetæ, orate. |                 |   |
| pro co.                                    | •               |   |
| Sancte Petre.                              | ora pro co.     |   |
| Sancte Paule.                              | orapro co.      |   |
| Sanéte Andrea.                             | ora pro co.     | , |
| Sanéte Jacobe.                             | orapro co.      | 1 |
| Sancte Ioannes.                            | ora pro coa     |   |
| Sancte Thoma.                              | ora pro co:     |   |
| Sancte Jacobe.                             | ora pro co.     |   |
| Sancte Philippe.                           | orapro co.      |   |
| Sancte Bartholomæe.                        | ora pro eo:     |   |
| Sancte Matthæe.                            | orapro co.      |   |
| Sancte Simon.                              | ora pro co.     |   |
| Sancte Thadae.                             | ora pro co.     |   |
| Sanéte Mathia.                             | ora pro eo.     |   |
| Sancte Barnaba.                            | ora pro co.     |   |
| Sancte Marce.                              | orapro co.      |   |
| Sanéte Luça.                               | ora pro co.     |   |
| Omnes fancti Apostoli & Euangelista, ora-  |                 |   |
| te pro co.                                 |                 |   |
| Omnes fancti Innocentes.                   | , orate pro co. |   |
|                                            | S 2 San-        |   |
|                                            |                 |   |

| Exortacion,                |                  |  |
|----------------------------|------------------|--|
| Sancte Stephane.           | orapro co.       |  |
| Sancti Fabiane & Sebaftian | e, orate pro co. |  |
| Sancte Laurenti.           | orapro co.       |  |
| Sancte Vincenti.           | ora pro co.      |  |
| Omnes fancti martyres.     | orarete pro co.  |  |
| Saucte Syluefter.          | orapro co.       |  |
| Sancte Martine.            | orapro co.       |  |
| Sancte Nicolae.            | ora pro co.      |  |
| Sancte Gregori.            | orapro eo.       |  |
| Sancte Agultine.           | ora pro co.      |  |
| Sancte Hieronyme.          | orapro co.       |  |
| _ Sancte Benedicte.        | ora pro co.      |  |
| Sancte Bernarde.           | orapro co.       |  |
| Sancte Francisce.          | ora pro co,      |  |
| Sancte Dominice.           | orapro co.       |  |
| Omnes fancti confessores,  | orate pro co.    |  |
| San¢ta Anna.               | orapro co.       |  |
| Sancta Maria Magdalena,    | orapro co.       |  |
| Sanéta Martha.             | ora pro co.      |  |
| Sancta Agatha.             | ora pro eo.      |  |
| Sancta Lucia.              | ora pro co.      |  |
| Sanéta Cæcilia.            | orapro eo.       |  |
| Sancta Catherina.          | orapro co.       |  |
| Sancta Apollonia.          | orapro co.       |  |
| Sancta Eulalia.            | orapro eo.       |  |
| Omnes fanctæ virgines & v  |                  |  |
| Omnes fancti & fanctæ Dei  |                  |  |
| Propitius efto.            | Parce ei Domine. |  |
|                            | Pro-             |  |
|                            |                  |  |

para ayudar a bien morir. Propitins efto. Libera eum Domine. Libera eum Domine. Ab îra tua. A mala morte. Libera eum Domine. A pœnis inferni. Libera eum Domine. A potestate diaboli. Libera cum Domine. Ab omni malo. Libera cum Domine. Per natinitatem tuam. Libera cum Domine. Per sanctá Crucem tuá. Libera eum Domine. Per mortem & fepulturam tuam. Libera

eum Domine.

Per gloriofam refurrectionem tuam. Libera

Per admirabilem Ascensionem mam. Libera cum Domine.

Per gratiam sancti Spiritus paracleti. Libera eum Domine.

In die judicij.

Peccatores.

Vt ei parcas.

Libera eum Domine.

Te rogamus audi nos.

Te rogamus audinos.

Suelen se tambien leer aqui las quatro paffones, particularmente la de S. Juany, el Le étor en tanto que las va leyendo, puede decla rar algunos passos al enfermo para confuelo del, si en tal dispussion estuviesse. Rezaran tábien el Credo, y el Píalmo, Quicunque vult.

omine ne in furore tuo arguas me, near tin in ira tua corripias me.

٠,

Miserere mei Domine, quonia infirmus sum, fana me Domine, quoniam coturbata suut omnia ossa mea.

Et anima mea turbata est valde:sed tu Domine vsquequo?

Conuertere Domine & eripe animam meams faluum me fac propter mifericordiam tua. Propter homen tuum Domine propitiaberis peccatis meismulta funt enim.

Delicta innentutis meæ, & ignorantias meas ne memineris domine, fed falnum me fac propter mifericordiam tuam.

Adte leuani oculos meos, qui habitas in celis Ecce ficut oculi fernoru in manibus domino-

rum fuorum,& ficut oculi ancillæ in manibus dominæ fuæita oculi noftri ad Dominú Deum noftrú, donec mifereatur noftri. Tu es refugium meum à tribulatione quæ cir-

cundedit me exultatio nica crue me à circundantibus me.

Saluum me fac Deus, quoniam intrauerunt aquæ vique ad animam meam.

Infixus fum in limo profundi, & non est sub-

Dúc Deus ne clongaueris à me: quoniam tribulatio proxima eft,& non eft qui adjuuet, Non intres in judicium cum fervo tuo.

In te Domine sperani, non confundar in æter-

para ayudar a bien morit. 240 num: in lutitia tua libera me.

Inclina ad me auré tuá: accelera yt eruas me. Esto mihi in Deum protectorem & in domú refugij: yt saluum me facias.

Quoniam fortitudo mea & refugium meum es tu : & propter nomen tuum deduces me & enutries me.

Educes me de laqueo quem abfeonderunt mi hi : quoniam tu es protector meus,

In manus thas Domine commendo spiritum mentademisti me Domine Dens veritatis.

## SIGVESE LA COMENDAcion del anima, para dezir quando el enfermo està muy al cabo.

P Roficifeere anima Christiana de hoc misdo in nomine Dei Patris omnipotétis qui
te creaui, & in nomine Iefu Chrifti filij
Dei viui qui pro te passus est. In nomine Spiritus fancti, qui in tee essistiate in nomine
Angelorum & Archangelorum. In nomine
Thronorum & Dominaționum. In nomine
Thronorum & Pominaționum. In nomine
Frincipatum & Porestatum. In nomine Cherubim & Seraphin. In nomine fartiarcharum & Prophetarum. In nomine fanctorum
Apostolorum & Euangelistarum. In nomine
fanctorum Martyrum & Confessionum. In nomine
fanctorum Martyrum & Confessionum. In nomine fanctorum Martyrum & Heremita-

rum.In nomine fanctarum virginum, & omnium fanctorum & fanctarum Dei,hodie fit in pace locutus tuus,&habitatio tua fit in fancta Sion.Per Christum dominum nostrum. Amē. Oratio.

Oratio

Dis mifericors, Dens clemens, Deus qui fecundum multitudicum miferationum tuară peccata penitentium deles, prate ricorum crimină culpas venia remilsionis eua caus: refpice propitius fuper hanc famulum tuum, & reunisionem fibi omnium peccatorum fuorum tota cordis confesione polecurem deprecatus exaudi. Renoua in eo pijfsimepater quidquid terrena fragilitate correptum, yel quidquid et errena fragilitate correptum, yel quidquid telabelica fraude violatum eft, & vnitati corporis Ecelefia membrum redemptionis annecte. Miferere Domine genituum eius, & miferere lachrymarun eius, & non habentem fiducian, nifi in tua mifericordia, ad tua facramentum reconcilitationis admitte. Per Chriftum dominum nofitum.

#### Oratio.

Ommendo te omnipotenti Deo frater clarifsime, & ei cuius es creatura cômitto, yt cum humanizatis debită, morte in terueniente per folucris, ad autorem tuŭ qui te de limo tertæ formauerat reuertaris. Egre dienti itaque anima tua de corpore, folendidenti itaque anima tua de corpore, folendidenti

dus Angelorum cœtus occurrat. Iudex Apo-Roloi nm tibi fenatus adneniat : candidatoru martyrum triumphator exercitus obuiet, lilia ta rutilantium confessorum turma circundet: inbilantium virginum chorus excipiat,& beata quietis in finu Parriarcharum te complexus aftringa:: mitis atque festiuus Christi lesu tibi conspectus appareat : qui te inter assisten tes fibi iugiter effe decernat. Ignores omne quod horret in tenebris, quod firidet in flammis, quod cruciat in tormentis. Cedat tibi teterrimus fathanas cum fatellitibus fuis: in aduentu tuo te comitantibus angelis, contremifcat:atque æternæ noctis chaos immane diffu giat.Exurgat Deus, & dissipétur inimici eins, & fugiant qui oderunt eum à facie eins. Sicut deficit fumus, deficiant: ficut fluit cera à facie ignis, sic pereant peccatores à facie Dei. Et iusti epulentur, & exultent in conspectu Dei. Confundantur igitur, & erubescat omnes tar tareæ legiones,& miniskri sathanæ iter tuum impedire non audeant. Liberet te à cruciatu Christus, qui pro te crucifixus est. Liberet te àmorte Christus, qui pro temori dignatus est. Constituat te Christus filius Dei viui inter paradifi fui femper amæna virentia, & inter oues fuas te verus ille pastor agnoscat. Ille ab omnibus peccatis tuis te absoluat, atque ad

dexteram fuam in electorum fuorum te forte constituat. Redemprorem tuum facie ad facié videas, præfens femper alsistens, manifestissimam beatis oculis aspicias veritatem.

Constitutus igitur inter agmina beatorum có templationis diuinæ dulcedine potiaris in fæcula faculorum.Refp.Amen.

C Vscipe domine seruñ tuum in locum spe-D randa fibi faluationis à mifericordia tua. Respon. Amen. Libera domine animam ser

ni tui ex omnibus periculis inferni, & de laqueis pœnarum, & ex omnibus tribulationibus.Refpon. Amen. Libera domine animam ferui tui, ficut liberafti Enoch, & Helia de comuni morte mundi.Respon.Amen.Libera domine animam ferni tui ficut liberafti Noe de dilmio.Respon. Amen. Libera domine animam ferui tui, ficut liberafti Abraham de Hur Chaldworum.Refpon.Amen. Libera domine animam ferui tui,ficut liberafti Iob de passionibus fuis.Refpon.Amen. Libera domine animam ferui tui ficut liberalti Ifaac de hoftia.& de manu patris sui Abraham. Resp. Amen. Libera domine animam ferui tui, ficut liberafti Lorh de Sodomis, & de slama ignis. Respon. Amen Libera domine animam ferui tui, ficut liberasti Moysen de manu Pharaonis Regis AEgyptiorum.Respon.Amen.Libera domine para ayudar a bien morir.

animam lerui tui, ficut liberafti Danielem de lacu Iconum.Refpon.Amen. Libera Domine animam ferui tui, ficut liberafti tres puerosde camino ignis ardêtis,& de manu regis iniqui. Respon. Amen. Libera Domine animam serui tui, sicut liberasti Susanam de falso crimine. Respon Amen. Libera domine animam serui tui, sicut liberafti Danid de manu regis Saul,& de manu Goliæ. Resp. Amen. Libera Domine animam famuli tui, ficut liberafti Petrum & Paulum de carceribus.Respon.Amen.Et sicut batifsimam Teclam virginem, & martyrem tuam de tribus tormentis atrocifsimis liberasti,sic liberare digneris animam serui tui hujus,& tecum facias congaudere in cælestibus. Refpon, Amen. Oratio.

Ommendamus tibi Domine animam famuli tui. N. precamurque te lefu Chrifte faluator mundi, vi propter ad quam torram mifericorditer delcendiffi; Patriarchatum tuorum finibus infinuare no renuas. Agnofee Domine creaturam tuam, non, ex disalienis creatura, fed ate folo leo vivo, & vero: quia non cli alius Deus præcet te, & non eft fecundum opera tuu. Lattifica Domine ani mam cius in confipedit tuo, & ne memineris iniquitatum cius antiquarum, & esbrictatum quas fulcituait furor fuite fernor mail defi-

derij Licet enim peccauerit, Patrum & Filiū, & Spiritum lanktum non negauit, sed credidit & zelum Dei in se habut, cit omnia adorauit. Resp. Amen. Oreuus. — Elicta iuventutis, & ienorātias eins ouæ

D Elicta iuventutis, & ignorātias eius quæ fumus ne memineris Domine, ied fecun dū magnā mifericordiam tuam memor

esto illius in gloria claritatis tux. Aperiantur ei cali,collatentur illi angeli,in regnum tuum feruum tunm inscipe. Suscipiat eum sanctus. Michael archagelus Dei, qui militiæ cælestis meruit principatum. Veniant illi obuiam san-&i Angeli Dei,& perducant eum in ciuitatem cælestem Hierusalem. Suscipiat eum beatus Petrus Apostolus cui à Deo claues regni caleftis traditæ,funt.Adjuuet eum fanctus Paulus, qui dignus fuit esse vas electionis. Intercedat pro eo fanctus Ioanes electus Dei apostolus, cui renelata sunt secreta calestia. Oret pro co omnes fancti Apostoli, quibus à Domino data est potestas ligandi, atq; foluendi. Intercedant pro co onmes fancti Dei, qui pro Cheisti nomine in hoc seculo tormenta su Îtinnerunt : vt vinculis carneis exutus, peruenire mercatur ad gloriam regni cæleftis, præftance Domino nostro Iesu Christo, qui cum Patre & Spiritu fancto viuit & regnat in fecu la feculorum Refp. Amen. Pfalmus.

para ayudar a bien morir. 143 Onfitemini Domino quoniá banus, quo nian in feculum mifericordia eius.

Dicat nunc Ifrael quoniam bonus, quoniá in feculum mifericordia eius.

Dicat nunc domus Aaron, quoniam in fecula mifericordia eius.

Dicat nunc qui timent Dominum, quoniam

in feculum misericordia eius. De tribulatione inuocauit Dominum,& exau

diuit me in latitudine Dominus. Dominus mihi adiutor: non timebo quid fa-

ciat mihi homo. Dominus mihi adiutor, & ego despiciam ini.

micos meos, Bonum est confidere in Domino, quato confi

dere in homine. Bonum est sperare in Domino: quam sperare

in principibus.

Omnes gentes circuierunt me, & in nomine
Domini: quia vitus fum in cos.

Circundederunt me ficut apes, & exarferút fi cut ignis in fpinis:& in omine Domine quia vitus fum ju cos.

Impulsus euersus sum vt eaderem, & Dominus suscepit me.

Fortitudo mea, & laus mea Dominus: & factus eft mihi in falutem.

Vox exultationis, & falutis: in tabernaculis

iftorum.

Dextera domini fecit virtutem, dextera domini ni exaltanit me: dextera domini fecit virtu tem

Non moriar, fed viuam: & narrabo opera do

Castigans castiganit me dominus & morti no

tradidit me.

Aperite mihi portas inftitia,&ingreffus in eas

confitebor domino: hæc porta domini, justi intrabunt in earn.

intrabunt in earn.

Confitebor tibi quoniam exaudifti me: & factus es mihi in falutem.

Lapidem quem reprobauerunt ædificantes, hic factus est in caput anguli.

A domino factum cit istud: & est mirabile in oculis nostris.

Hæe dies , quam fecit dominus: exultamur &

O domine faluum me fac,o domine bene pro fperare benedictus qui venit in nomine do mini.

Benediximus vobis de domo domini: Deus dominus & illuxit nobis

Constitui te diem solennem in condensis, vsque ad cornu altaris.

Deus meus es tu, & contebor tibi, Deus meus es tu: & exaltabo te. para ayudar a bien morir. 244 Confitebor tibi quoniam exaudifti me : & fa-Gus es mihi in falutem.

Confitemini domino quoniam bonus: quonia

Gloria Patri, & Filio, & Spiritui fancto.

Sicut erat in principio,&c.

B Eati immaculati in via:qui ambulant in le

ge domini. Beati qui scrutătur testimonia eius:in to to corde exquirunt eum.

Non enim qui operantur iniquitatem : in vijs

rius amouiauerunt. Tu mandasti mandata tua custodiri nimis.

Vtinam dirigantur viæ meæ:ad custodiendas instificationes tuas. Tunc non confundar:cum perspexero in om-

nibus mandatis tuis, Contebor tibi indirectione condissin eo quod

didici iudicia iustitiæ tuæ. Iustificationes tuas custodiam: nó me derelin

quas víquequaque. In quo corrigit adolescentior viam suam, in

custodiendo sermones tuos. In toto corde meo exquisiui te:ne repellas me à mandatis tuis.

In corde meo abícodi eloquia tua, vt non pec-

Benedictus es Domine : doce me inftificationes tuas. In labijs meis pronunciaui omnia indicia oris

tui.

In via testimoniorum tuorum delectatus sum sicut in omnibus diuitijs.

In mandatistuis exercebor: & confiderabo

vias tuas.

In infificationibus tuis meditabor: non obli

uifcar fermones tuos, Gloria Patri & Filio,& Spiritui fancto.

Sicut erat in principio,&c,

## Pfalmus.

A D Dominum cum tribularer clamani, & exaudiuit me.

Domine libera animā meā à labijs iniquis

& á lingua dolofa. Quid detur tibi, aut quid apponatur tibi, ad

linguam dolofam.

Sagittæ potentis acutæ:cum carbonibus de-

folatorijs.

Hen mihi, quia incolatus meus prológatus
eft,habitaui cum habitantibus Cedar: mul
tum incola fuit anima mea.

Cum his qui oderunt pacem, eram pacificus, cum loquebar illi impugnabat me gratis, Gloria Patri & filio. Sicut erat. & c.

PAS.

## PASSIO DOMINI nostri Iesu Christi secundum Tonnem.

GRESSVS EST IESVS cum discipulis suis trans torretem Cedron, vbi erat hortus: in quem introinit iple & discipuli ejus. Scie bat autem & Iudas qui tradebat eum,locum: quia frequentes I E S V S conuenerat illuc cu discipulis suis. Indas ergo quum accepisset cohortem,& à Pontificibus,& Pharifais mini ftros, venit illuc cum laternis, & facibus & armis. Iesus itaque sciens omnia que ventura erant fuper eum, processit, & dixit eis. Quem quaritis?Respoderunt ei. Iesum Nazarenum. Dixit eis Iesus, Ego sum. Stabat auté & Indas. qui tradebat eum cum ipfis. Vt ergo dixit eis, Ego fum, abierunt retrorfum & ceciderunt in terram. Iterum ergo interroganit eos. Quem quaritis? Illi autem dixerunt. lefum Nazarenum. Respondit Iesus, Dixit vobis quia ergo fum. Si ergo me quæritis, finite hos abire. Vt impleretur fermo qué dixit: Quia quos dedifti mihi,nó perdidi ex eis quenqua. Simó ergo Petrus habens gladin, eduxit eum, & percuisit pontificis feruii, & abscidit auriculă eius dexte ram.

ram. Erat autem nomen feruo Malchus. Dixit ergo lefus Petro. Mitte gladium tuum in vagi nanucalicem quem dedit mihi Pater, non vis, vt bibā ilium?Cohors ergo,& tribunus,& minittri ludzorum comprehenderunt lefum, & ligauerunt eum, & adduxerunt eum ad Anna přimum. Erat ením focer Caiphæ, qui erat po tifex anni illins. Erat autem Caiphas, qui confilium dederat Iudæis, quia expedit vnum hominem mori pro populo. Sequebatur auté le fum Simon Petrus & alins discipulus. Discipu lus autem ille erat notus pontifici: & introiuit cum lesu in atrium pontificis. Petrus auté stabat ad oftiú foris. Exiuit ergo discipulus alius qui crat notus pontifici: & dixit olliaria, & in troduxit Petrum . Dixit ergo Petro ancilla ottiaria, Nunquid & tu ex discipulis es hominis illius? Dixit ille. Non fum, Stabant autem ferni, & ministri ad prunas, qui frigus erat, & calefaciebant fe. Erat autem cum eis & Petrus stans, & calefacions fe . Pontifex ergo interro ganit lesum de discipulis suis, & de doctrina eius.Respondit ei Iesus.Ego pala locutus sum mudo, ego femper docni in lynagoga, & in teplo,quo onnes Indai conueniunt, & in occulto locutus fum nihil. Quid me interrogas? Interroga eos qui andiernt, quid locutus fum ip fis ecce hisciunt, quid dixerim ego. Hac au-

tem

para ayudar a bien morir. tem cum dixiflet vnus assistens ministroru de

dit alapam lefu dicens. Sic respondes Pontifici?Respondit ei lesus.Si male locutus sum,teftimonium perhibe de malo: fi aute bene, quid me cædis? Et misst eum Annas ligatum ad Cay phá pontificem. Erat autem Simo Petrus stas, & calefaciens fe. Dixerunt ergo ei. Nunquid & tu ex discipulis eius es? Negauit ille, & dixit. Non fum. Dixit ci vnus ex fe ruis pontificis,cognatus eius,cuius abscidit Petrus auricu lam. Nonne ego te vidi in horto cum illo? Iterum ergo neganit Petrus:& statim gallus cantauit. Adducunt ergo Iesum à Caypha in prætorium. Erat autem mane, & ipfi non introierunt in prætorium, vt non contaminarentur, fed vt manducarent pascha. Exittit ego. Pilatus ad eos foras, & dixit. Quam acculatione af fertis aduerfus hominem hunc? Responderút & dixerunt ei:Si non effet hic maiefactor aion tibi tradidissemus euni. Dixit ergo eis Pitatus, Accipite eum vos,& fecudum legem vestrá ju dicate eum.Dixerunt ergo Iuda i. Nobis no licet interficere quemqua. Vt fermo Ielu imple retur, quem dixit : fignificans qua morte effet moriturus.ltroiuit ergo iterum in prætorium Pilatus, & vocault Iefum, & dixit ei. Tu es rex Iudzorum:Respondit Iesus. A temetipso hoc dicis, an alij tibi dixerunt de me? Respondit

Pilatus. Nunquid ego Iudæns fum? Gens tus & Pontifices tui tradiderunt mihi. Quid fecifti? Respondit Iesus. Regnum meum non est de hoc mundo: fi ex hoc mundo effet reguum meum, ministri mei vtique decertarent, vt nó traderer Iudæis. Nunc autem regnum meum non est hinc. Dixit itaque ei Pilatus. Ergo rex es tu?Refpondit Iefus: Tu dicis, quia rex fum ego. Ego in hoc natus fum, & ad hoc veni in mundum, vt testimonium perhibeamveritati. Omuis qui est ex veritate, audit voce meam. Dixit ei Pilatus, Quid est veritas? Et hoc cum dixisset, iterum exiuit ad Iudæos & dixiteis. Ego nullam inuenio in eo caufam. Est autem confuetudo vobis, vt vnnm dimitam vobis in palcha. Vultis ergo dimittam vobis regem Iu dæorum? Clamauerunt rurfum omnes dicentes. Non huc, fed Barrabam. Erat autem Bar rabas latro. Tunc ergo apprehendit Pilatus Ie fum,& flagellauit eum. Et milites plectentes coronam de spinis, imposuerunt capiti eius, & veste purpurea circundederunt eum. Et veniebant ad enm,& dicebant. Aue Rex Indxorum. Et dabant ei alapas. Exiuit iterum Pilatus foras,& dixit eis. Ecce adduco vobis eum foras, vt cognoscatis, quia nullam innenio in eo causam. Exinit ergo lesus portans coronã fpineam,& purpureum vestimentum : & dixit para ayudar a bien morir. 146 eis Filatus. Ecce homo. Cum ergo vidiffent eu

Pontifices,& mintfri, clamabant dicentes. Crucifige, crucifige cum. Dixit ei Pilatus. Accipe cum vos, & crucifigite: ego enim non innenio in co caufam.Responderunt ci Iudæi. Nos legem habemus,& secundum legem debet mori, quia filiú Des se fecit. Cum ergo audiffet Pilatus hunc fermoné, magis timuit : & ingressus est prætorium iterum : & dixit ad Ieium. Vnde es tu? Ieius autem responsum non dedit ei. Dixit ego ei Pilatus. Mihi non loqueris? Nescis quia potestaté haheo crucifige re te,& potestaté habeo dimittere te?Respon dit Iesus. Non haberes potestatem adnerium me vllam, nisî tibi datum esset de super. Propterea siui tradidit me tibi, maius peccatu habet. Et exinde quærebat Pilatus dimittere eum. Iudzi autem clamabant dicentes. Si hunc dimitis, non es amicus Cæferis. Omnis enim qui se regem facit, contradicit Cæsari. Pilatus autem cum audifiet hos fermones,ad duxit Iesum foras: & sedit pro tribunali in loco qui dicitur Lithostratos, Hebraice autem Gabatha. Erat autem parasceue paschæ, hora quafi fexta,& dixit Indais. Ecce rex vefter, Illi auté clamabant. Tolle, tolle, crucifige cum. Dixit eis Pilatus : Regem vestru crucifigam? Responderunt Pontifices. Non habemus rege

nisi Cæfarem. Tunc tradidit illis eum, vt cruci figeretur. Susceperunt autem lesum, & eduxe runt eum, & baiulans fibi cruce, exiuit in eum qui dicitur Caluariæ locu, Hebraicè auté Gol gotha, vbi crucifixerunt eum : & cum eo alios duos hinc & hinc, media auté Jesum. Scripsit autem & titulum Pilatus, & poluit luper crucem. Erat autem scriptum. Tesus Nazarenus Rex Iudgorum. Hunc ego titulum multi Iudaoru legerunt:quia prope ciuitatem erat lo cus, vbi crucifixus est lesus. Et erat scriptu He braice, Græce, & Latine . Dicebant ergo Pilato pontifices Indxorum, Noliscribere rex ludæorum : fed quia dixit, Rex fum Iudæorum. Respondit Pilatus. Quod scripsi, scripsi. Mili tes ergo cum crucifixifient cum, acceperunt vestimenta ejus, & fecerant quatuor partes, vnicuique militi partem, & tunicam. Erat autem tunica inconfutilis defuper contexta per totum. Dixerunt ergo ad invicem. Non scindamus eam, sed sortiamur de illa cujus sit. Vt scriptura impleretur, dicens: Partiti sunt vestimenta mea fibi, & super vestem meam miserunt fortem. Et milites quident hac fecerunt. Stabant autem iuxta crucem lefu, mater eius, & foror matris eius, Maria Cleopha, & Maria Magdalenæ. Cum vidifiet ergo Ielus matrem, & discipulum statem, quem diligebat,

dixit

dixit matri fue. Mulier, ecce filius tuus. Deinde dixit discipulo. Ecce mater tua. Et ex illa ho ra,accepit cam discipulus in sua. Postea sciens Jefus, quia iam omnia confummata funt, et co fummaretur scriptura, dixit, Sitio. Vas autem erat positum aceto pienú. Ilii autem spógiam plenam aceto, hysfopo circumponentes obtu lerunt ori ejus. Cum ergo accepisiet Ieius ace tum,dixit,Confummatum eft.Et inclinato capite,tradidit spiritum,†,ludæi ergo (quoniam parascene erat, vt no remanerent in cruce cor pora Sabbato: crat euim magnus dies illi Sab bati)rogaucrunt Pilatum, vt frangerentur corum crura,& tollerentur. Venerunt ergo milites,& primi quidem fregerunt crura,& alterius qui crucifixus est cum eo. Ad Iesum auté cum venissent, vt viderut eum iam mortuum, non fregerant ejus crura : fed vnus militum la cea latus ejus aperuit. Et continuo exiuit fauguis & aqua:& qui vidit, testimonium perisibuit:& verum est testimonium ejus: & ille scit quia vera dicit, vt & vos credatis. Facta funt enim hæc, vt feriptura impleretur. Os non cô-

minuctis ex eo. Et iterum alia feriptura dicit. Videbunt in que transfixerunt.

Deo gratias, Salida el anima, diran el Responso

gsanda et anima, diran figuiențe.

# Forma de examinar

S Vbuenite fančti Dei, occurite Angeli domini, uficipientes animam cius. Offerentes eam in confpectu altifsimi. Verf. Sufcipiat te Chriftus, qui vocanitte, & in finu Abraha Angeli deducant te. Sufcipientes. Verf. Requem æternam. Poftea. Kyrie eley! C. Chrifte eleif, Kyrie eleif! Pater nofter. Verf. Et ne nos. Refp. Sed libera nos. Ver. Requiem æternam ona ei Domine. Refp. Et Lux perpetua luceat ei. Verf. Aporta infert. Refp. Erue domine animam eins. Verf. Requief clant in pace. Refpon. Amen. Ver. Domine exaudi orationem meam Refp. Et clamor meuss ad e veniat. Ver. Domi nus vobifeum. Refp. Et cum fpiritu tuo.

Oremus.

T lbi Domine commendamus animam fammli tui. N. vt deinn čtus feculo tibi vinat ča qua per fragilitatě mundana conuerfa tionis peccata comitit, tu venia mifericordifima pietatis ablerge. Abloine quafinmus do mine animam famult tui ab omni vinculo delicorum, vt in refurrežionis gloria, inter fanctos & electos tuos refulcitatus refpiret, Per Chriftum Dominum nofirum. Refpon, Amen. Verf. Requiefeant in pace. Refp.

Amen. Y fi fuere muger dira,
Animam aucillæ

tuæ, &c.

C APITVL. XIX. QVE TRATA de la manera, o forma que fe ha de tener en examinar a los Curas

de animas.



A PERSONA QVE tiene cargo de examinar a los Sacerdotes, para enten der la dispussion y abilidad que tiene, si es capaz del regimiento de las animas y assi les pueda enco-

mendar fin escrupulo semejante officio, deue mirar las cosas siguientes.

Quanto a lo primero fe ha de examinar la vida del que fuere prefentado para eftos cargos, inquiriendo en el lugar de fu habitacion, tie shombre efcandalofo, defonefto, jugador mentirofo, inquieto, tratante, jurador, o fi tiene a lgun otro vicio defle jaez. Porque a los fe mejautes encomendar animas, y darles cargo de regiritas, no es otra cofa q cometer las oue jas al lobo, pues con fu mal exemplo efcandalizan, y eucaminan los otros a femejantes vicios y peccados. Elta vida pues aprobada y buena famafe, feo dra facilmente faber por relacion del pueblo donde viuia, o viue: y fabida, examinarla.

## Forma de examinar

Lo legido, ver fi labe diffinêtamente la do frina Chrittiana, para que la pueda enfejar a fus parochianos, o penietes. Por quietro a mi juyzio no mercee tener Curazgo, el que no fa be diffinêta y claramente la doctrina Chrittiana: y de cuya ignorancia no poco mai fe ha fe guido en la Iglefia de Dios, pues que de aqui à venido que mucha gente no fabe cofa tan ne ceffaria.

Lo tercero, le an de poner delante algun Milial, o Biblia, o Breuinirio, y que lea, para ver fi lee diffinétamente, y demanera que lo puedan entender los que le oyen milia. Luego mirarà el examinador, fi entende lo que lee, haziendo conftruyro dezir la fentencia. Port a no faber leer ni entenderlo, no fo le deue en cargar Curazgo, fino fueffe en cafo de vrgente necessidad.

Lo quarto se le à de preguntar las cosas siguientes.

Quid est peccatum, & quotuplex.

In quo distinguitur peccatum mortale à veniali. Quo pacto peccata mortalia inter se distin-

guntur.

Lo quinto, serà examinado acerca de los sa-

cramentos in communi. Quid est facramentum. Quot funt sacramenta.

Quis instituit sacramenta omnia.

Quæ sunt in sacramentis de necessitate sacra menti, & quæ de necessitate præcepti. Quis es effectus sacramenti.

Que facramenta funt reiterabilia, que verò non, & que est huius ratio.

Item de Sacramentis in particulari.

Quid est Baptismus.

Quæ sunt de necessitate Baptismi. Quis est ordinarius minister Baptismi.

Que est ordinarius minister Baptismi.

Qua elt interna Dapenini.

Qua elt forma ejufdem. Y delta manera podra preguntar de todos los facramentos, y
particularmente enel de Matrimonio de os

impedimentos.\* Quot funt impedimenta, quæ impediunt Ma-

trimonium contrahendum.
Que fit differentia inter impediméta quæ im
pedimt Matrimonium contrahendum, &
dirimunt contractum, & ea quæ tantum im
pediunt Matrimonium contrahendum, fed
non dirinunt contractum.

non dirimunt contractum.
Yen cada qual deftos facramentos podra poner dos o tres casos, como de sufo está pue
ftos en aquella materia, o si le pareciere al
examinador algunos otros.

Lo fexto, si ha de ser examinado en la ma-

# Forma para examinar

teria de excómunicatione.

Quid est excómunicatio.

Quotuplex excomunicatio.

Quis potest absoluere ab excómunicatione.

Quæ differentia est inter excommunicationem, quæ dicitur à jure, & quæ dicitur abhomine.

In quibus cafibus potest quis cómunicare cú excommunicato.

Lo septimo, se ha de examinar acerca de la refitucion.

Quid est restitutio.

Quæ fint respicienda & observanda, vt rece hat restitutio.

Lo octavo se ha de examinar enla materia del juramento.

Que sunt necessaria juramento, vt licitè siat. An omne juramentum obliget ad sui observationem.

An possit quis dispensare in juramento.

Lo noueno se ha de examinar acerca de la ma teria de voto.

Quid sit votum.

Quotuplex votum. Que est mareria voti.

Quis potest irritare, dispensare, vel commute re votum.

Lo dezimo, à de ser examinado como sabe en-

CHILL

caminar yn penitente en el Sacramento de la penitencia como le exorta primero que le pre gunte, como le haze las interrogationes, y oyau la confesion que es lo que le dize, para lo aduertir que no buelta al peccado.

Lo vndecimo, lo an de examinar en las palabras que dize abfoluiendo, y quales fon for ma esfencial del facramento de la penitencia.

Lo vitimo fe à de mirar q manera tiene para exhortar y ayudar abien morir alos q estan a la muerte.

De la respuesta que el examinado a las sobre dichas interrogaciones dara, podra el examinador comprehender si tiene sufficiencia, para si sin estrepida per la pueda encomendar Curazgo: y queria si aduerticisco el examina dor, quando a de hazer algun examen, los ans fos siguientes.

Lo primero dene aduertir, que no todos an de fer preguntados de todo, ca feria cofa muy prolixa, y mayormente en los obifpados donde fuelen fer cada año examinados : fino vnos de vna, dos o tres cofas, y otros de otras. Y fais podrian fer juntamente muchos e xaminados.

Lo segundo, à de tantear las condiciones delos que quiere examinar, porque ay algunos ta pussamentes, que en verse ante el exami nador, se les oluida quanto saben, tanto estan

## Forma para examinar

de turbados: alos quales feria bien mofirarfe afable, y encaminarlos, porque abriendoles camino reduzgan a la memoria lo que faben.

No menos por el cótrario ay otros tan pre fimptuofos que fe pienfan faber mucho y faben poco. A cltos tales opponer examen rigurofo, porque fe defengañen: y no les fea caufa fu prefumpcion de mayor mal.

Lo tercero en las preguntas le ha de tener cueta con el abilidad del examinado : porque ay algunos que entiende el Latin, y lo hablan: y otros que aunque lo fabé hablar no lo entié den: y otros que aunque lo fabé hablar no lo entié den: y otros finalmente que ni lo entienden, ni lo hablan, porque no an tenido manera partale hablar, porque no an tenido manera partunder: y con todo esfo tienen va buen juyzio y claro entendimiento para sa ber todo lo que haze al caso con el administracion de los Sacramentos.

Y pues para (eguridad e la confeiencia ha ze poco al cafo faber en vna lengua, o en otra (quieto dezir en Latin, o en Romance) lo que toca al verdadero administrar los Sacramentos podra el examinador preguntar en Latin, o en vulgar, (egun vera la Inficiencia de los é estanpara examinate).

Lo quarto, que no deue quitar el Curazgo a los que ha dias que lo tienen, dado que enel examen los halle algo faltos, fino darles tiema los Curas

po en que ayan de estudiar, con protestacion que les quitarà el cargo a otro examen, sino han mas estudiado.

Y puello q con los que han tenido Curazgo fe vie delta clemencia, y benignidad de no privarles del, con todo efio es menelter guardar rigor con los que de nuevo comiençan, por q fera incitarlos a que estudié a qui eneste libro, que particularmante se hizo para instruction.

de los Curas, a gloria de Dios, y de su bendira madre, y para salud de las ani-

mas, fubjecto a la censura, obediencia y correcion de la fancia madre Iglesia Catholica Romana.

LAVS DEO.

Impresso en Seuilla en casa de Isaact Leon , junto a las siete Rebueltas , Año de mil y quinientos y ochenta y nucue.

